ا مام المشيعة الإسماعيسلية ومؤسس لدولة الفاطمية سين بلاد ، المغرب

تأكيف

لحہ اےمترشرف D.Lit., M.A. (Caire

D.Lit., M.A. (Cairo) دكتور في الآداب، وماجستير في الآداب حيتنا برهيمجتن

D. Lit. (Cairo), Ph. D., D. Lit. (London) رئيس قسم الناريخ بجاسة نؤاد الأول

الناشر

مكسة الخطية المصري

مطبعة الشبكشى با لأزهربمصر

# بسيابة الحمالهم

#### مقدمة الكتاب

منذ انتقل الرسول إلى جوار ربه ، اختلف المسلمون فيمن يلى الزعامة فيهم . ولما ولى أبو بكر الخلافة ، ذهب فريق من المسلمين ، إلى أن هذه الزعامة يجب أن تقر فى آل بيت النبى ، واعتقدوا أن على بن أبى طالب ، ابن عم الرسول وزوج ابنته فاطمة ، وأولاده من بعده ، أحق الناس بها . وتميز أنصار على وأولاده باسم الشيعة .

وقد جر التنافس على منصب الحلافة ، إلى صراع عنيف بين الشيعة وغيرهم ، ذهب ضحيته على وابنه الحسين وغيرهما. ونال العلويين في عهد بني أمية كل ألوان الآذي والاضطهاد .

ولما انتقلت الخلافة إلى العباسيين ، لم يَرْق ذلك العلوبين ، واعتقدوا أن العباسيين اغتصبوا حقهم فى الحلافة ، كما اغتصبها الأمويون من قبل . وكان العباسيون أشد بطشا بأ بناء عمهم العلوبين ، فلجأ هؤلا. منذ عهد محمد بن إسماعيل ابن جعفر الصادق إلى التستر ، ليدر وا عن أنفسهم حنق هؤلاء الخلفاء . ولكنهم لم يتركوا المطالبة بحقهم فى الحلافة ، وإن اختلفت أساليهم فى ذلك .

وقد بحثنا في الباب الأول من هذا الكتاب في جهود أثمة الإسماعيلية ونوابهم

(حُجَجهم) من بيت القدّاح، فبيّنا كيف قام هؤلاء جميعا بتنظيم الدعوة الإسماعيلية في أرجاء العالم الإسلامي كافة، فوضعوا لها نظاما سريا بديعا متفنا، واتخذ الآثمة من سَكلتية مركزا رئيسا لنشر دعوتهم، كما اتخذ أنصارهم من أمهات المدن الإسلامية، كالكوفة والأهواز والرَّى ورَبيد والفُسطاط، مراكز لنشر هذه الدعوة. ولم يأت النصف الثاني من القرن الثالث الهجرى، من أرجاء الدعوة الإسماعيلية قد راجت في كثير من أرجاء العالم الإسلامي؛ فظهرت في بلاد اليمن على يد ابن حوشب، وفي العراق على يد تحدان قَرَ منط وزكرويه بن مهرويه، وفي البحرين على يد أبي سعيد الجنافي، وفي بلاد المغرب على يد أبي عبد الله الشيعي، وفي مضر على يد أبي على الداعي المقيم، وفي خراسان على أيدي كثير من الدعاة العلماء.

وكان أثمة الإسماعيلية يثقون بحُرجَجم من بيت القداح ؛ ولذلك اعتمدوا عليهم في ترويج دعوتهم . وبلغ من ثقتهم بهم ، أنهم كانوا يستودعونهم الإمامة ، لينقلوها إلى أبنائهم من بعدهم ، حتى إن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل ، استودع ، حين دنت منيته ، الإمامة سعيدا الخير بن الحسين بن عبد الله القداح ، ليتعبد الدعوة ، ثم ينقلها إلى ابنه أبى القاسم حين يستقيم له الأمر .

وقد بينا في الباب الثانى موقف عبيدالله ؛ فكان عليه أن يحافظ على تراث الدعوة الذى أقامه أثمة الإسماعيلية وأنصارهم من القداحية ، فنظم الدعوة بين القرامطة ، وقضى على المعارضين منهم ، وأحل محلهم من يثق بإخلاصهم وولائهم ، وعمل على ازدياد نفوذه في بلاد اليمن والمغرب وفارس . والكنه اضطر أمام ثورة بعض قرامطة الشمال من أبناء زكرويه بن مهرويه ، إلى الفرار من سلبية إلى بلاد المغرب ، مارا في طريقه بالرملة والفسطاط وطرابلس ، حتى انتهى به المطاف إلى سجلماسة حاضرة بني مدرار ، حيث سجن حتى أخرجه أبو عبد الله الشيعى .

وكذلك عالجنا في هذا الباب مسألة نسب الفاطميين التي كانت ولا تزال موضع جدل عنيف بين العلماء ، واعتمدنا على أمهات كتب الإسماعيلية ، وانتهينا إلى كشف اللثام عن كثير من المسائل الغامضة ، وألقينا صوءا كشف عن حقيقة نسب عبيد الله ، وهو أنه لم يكن من أبناء الآئمة الإسماعيلية نسبا ، وإنما كان من أبناء الإسماعيليين الروحيين أو التعليميين .

وقد أوضحنا فى الباب الثالث موقف عبيد الله بعد أن أصبح خليفة فى بلاد المغرب، وكيف عمل على أن يمد نفوذه إلى المشرق، فأرسل الحملات لفتح مصر أكثر من مرة، واستعان بأنصاره القرامطة خاصة، كما حاول الاتصال بأنصاره فى فارس وخراسان وغيرهما من بلاد الدولة العباسية. كما بينا كيف حاول عبيد الله أن ينشر نفوذه على جميع بلاد المغرب، وكيف وقف فى وجه الأمويين فى الأندلس والأدارسة فى المغرب الأقصى، وبسط نفوذه على جزيرة صقلية، وهدد جنوبى إيطاليا، وأسس مدينتى المهدية والمحمدية.

وفى الباب الرابع تناولنا الكلام على عبيد الله الخليفة ، وإمامته لطوائف الإسماعيلية ، فعالجنا موقفه من القرامطة ، وبينا كيف أنه لم يعبأ بقاعدة تعيين رؤسائهم عن طريق الورائة ، فسن لهم نظاما يقضى بأن لا يتم تعيين رؤسائهم إلا بموافقته ، حتى إن هؤلاء القرامطة أصبحوا أداة فعالة فى تحقيق سياسته فى الشرق . وعلى هذا النحو سار عبيد الله المهدى مع إسماعيلية اليمن ، وإن كانت هذه السياسة قد جَرّت إلى وقوع النزاع بين أنصار الدعوة الإسماعيلية فى هذه البلاد .

أما في الشرق والاندلس ، فقد اعتمد عبيد الله المهدى في تنفيذ سياسته على طائفة من العلماء ، كأبي حاتم الرازى ، الذى انتشرت الدعوة الإسماعيلية على يده في بلاد الرى خاصة ، واستجابله جماعة من أنصار الدولة العباسية ، واشتهر بمصنفاته التي لا يزال كشير منها في حوزة البهرة إلى اليوم . ومن هؤلاء العلماء الدعاة ، النسفى الذى استطاع بلباقته السياسية أن يجذب نصر من أحمد الساماني أمير بلاد ما وراء النهر إلى عبيد الله المهدى ، وقد ذاعت شهرته في عالم التأليف . ومن هؤلاء العلماء ،

السجرى ، الذى أتم أعمال الرازى والنسنى . وقد اشتهر بمؤلفاته الكثيرة فى المذهب الإسماعيلى والرد على معارضيه . وعلى الرغم من أن هؤلاء الدعاة كانوا من الفرس ، كان أكثر كتبهم ـــ لحسن الحظ ــــ باللغة العربية .

وأما فى بلاد الاندلس فقد انتشرت الدعوة الإسماعيلية على يد ذلك العالم الفيلسوف، ابن مسرة، الذى استطاع عبيدالله بفضل تدخله، أن يثير ابن حفصون على الحكم الاموى فى الاندلس.

وكذلك عرصنا فى هذا الباب لتنظيم الدعوة الإسماعيلية الداخلى على يد عبيدالله المهدى ، فشرحنا علاقته برعاياه ، وبيناكيف استغل هذا الخليفة الإمام الدعوة لمصلحة الدولة ، وكيف تخلص من أبى عبد الله الشيعى الذى قامت الدولة الفاطمية على يده ، والذى لتى ما لقيه أبو مسلم الخراسانى مؤسس الدولة المباسية من قبل .

وقد ذكرنا فى الباب الحامس أشهر بميزات الدعوة الإسماعيلية فى عهد عبيدالله ، فتناولنا الكلام على دورى الاستتار والظهور ، كمبدأ الإمامة ، وعمومية الدعوة ، والحلول ، وما إلى ذلك ، ثم بينا عوامل نجاح عبيد الله التى تتلخص فى ضعف العالم الإسلامى ، وضعف سائر طوائف الشيعة ، وتحمس المسلمين لعقيدة المهدى المنتظر، وفى سن ذلك النظام الدقيق الذى وضعه الإسماعيلية لنشر دعوتهم ، وأخيرا ذكرنا صفات عبيد الله وأخلاقه ، وتكلمنا على زوجاته وأولاده .

وصفوة القول أننا محتنا تاريخ عبيد الله المهدى والمذهب الإسماعيلي في عهده محثا شاملا من النواحي المختلفة: دينية وسياسية وثقافية واجتماعية، مستعينين في ذلك بما عثرنا عليه من المراجع الإسماعيلية، مخطوطة ومنشورة، وألحقنا بالكتاب كثيرا من الوئائق التاريخية، التي توضح تاريخ هدذا العهد. كما ذيلنا الكتاب يثبت يشمل المصادر، مرتبة على أحرف الهجاء بالنسبة لاسماء المؤلفين، وبفهادس شاملة لاسماء الاعلام من الرجال والنساء والاماكن والحوادث التاريخية الهامة

وقد عقدنا العرّم ، بمعونة الله ، على أن نوالى بحث تاريخ المذهب الإسماعيلي

من الناحية السياسية بوجه خاص ، وما طرأ عليه من تطورات ، وذلك في عهد المعزلدين الله ، والمستنصر بالله ، والحسن الثانى النزارى ، أحد أجداد سمو أغاخان . وسنفرد لكل من هذه الشخصيات بحثا خاصا .

وإننا في هذا المقام، نهدى أجزل الشكر، وأعطر الثناء، إلى حضرة صديقنا الوفى الاستاذ مصطفى السقا، الاستاذ بكلية الآداب بجامعة فؤاد الاول، لتفضله بمراجعة هذا الكستاب، وإلى حضرة الدكتور محمد كامل حسين المدرس بالكلية، لتفضله بإمدادنا بكشير من مخطوطات الإسماعيلية التي في حوزته، وحضرة حسن أحمد محمود افندى الطالب بقسم الماجستير بكلية الآداب لمساعدته القيمة في عمل الفهارس ؟

### حسن ابراهيم حسن للم أحمد شرف

۲۰ بولیه ۱۹٤۷

## محتويات الكتاب

| -A_HIRA |       |                |           |          |          |          |                          |
|---------|-------|----------------|-----------|----------|----------|----------|--------------------------|
| ٣       |       | •••            |           | •••      |          | * * *    | مقدمة الكتاب             |
| ٨       |       | • • •          | ***       | ***      |          | •••      | محتويات الكتاب           |
|         |       |                |           | الأول    | الباب    |          |                          |
|         | رة    | بة الدعو       | الله رياس | لی عبید  | رآن تو   | عيلية إل | طائفة الإسما             |
| مفيصة   |       |                |           |          |          |          | ) 45                     |
| 17      | • • • | -,-            | إسماعيلية | طائفة أأ | ظهور م   | ون إلى ا | ١ ـــ العلويون والمتشيع  |
| ۲0      | •••   | •••            | •••       | •••      | •••      | * * *    | ٢ _ أثمة الإسماعيلية     |
| 44      | •••   | •••            |           |          |          |          | (١) إمامة إسماعيل        |
| 40      |       | •••            | • • •     | •••      | •••      | الصادق   | انقسام العلويين بعد جعفر |
| *1      | •••   | •••            | •••       | • • •    | يل       | بن إسماء | (ب) إمامة محمد           |
| ٤٠      | •••   |                | ماعيل     | - بن اس  | بن سحما  | ه الرضى  | (ح) إمامة عبدالله        |
| ٤٣      | • • • | ***            | ماعيل     | ند بن ا  | له بن مح | ن عيد ان | (ي) إمامة أحمد بر        |
| ٤٥      | • • • | •••            |           | • • •    | ***      | بن أحمد  | (ھ) إمامة الحسين         |
|         | ,     |                |           | لقداح    | بيت ا    | ىيلية من | ٣ _ نواب الأئمة الإسماء  |
| ٤٧      | •     | , <b>- • •</b> | •••       | - * •    | 1        | 7        | (۱) ميمون القـداـِ       |
| اه.     | • • • | •••            | •••       | •••      | • • •    | ېمون     | (ت) عبد الله بن م        |
|         |       |                |           |          |          |          |                          |

```
(حر) أثر عبد الله بن ميمون في نهضة المذهب الإسماعيلي ... ٥٦
       (٤) أثر عبد الله بن ميمون في نشر الدعوة ... ...
  OA
                             (ھ) خلفاء عبد اللہ بن میمون
             ١ ـ علاقتهم بالأثمة ... ... ... ...
  70
       ٧ _ شخصية أبناء عبد الله بن ميمون ... ...
  77
             س مدى نشاط أبناء عبد الله بن ميمون ...
  79
                          ع __ انتقال زعامة الإسماعيلية إلى عبيد الله
       (١) عبيد الله الحجة ... ... ...
 ٧Y
       (ت) عبيدالله الإمام ... ... ...
 ٧٨
                        الباب الثاني
                        عــــد الله
        منذ تولى زعامة الدعوة الإسماعيلية حتى قيام الدولة الفاطمية
     ١ ... موقف عبيد الله من أنصار الدعوة الإسماعيلية ... ...
 14
                    (٢) موقف عبيد الله مرمي القرامطة 🗡
 ١ ـــ من القرامطة في سواد الكوفة ... ... ٠٠٠ ٩٢
    ٢ ـــــ من قرامطة البحرين ... ... ...
11-
     ( ب ) موقف عبيد الله من أنصار الدعوة في اليمن والمغرب
     وفارس ... ... ... ... ۰۰۰ ۰۰۰
111
    ١ ــ في بلاد الين ... ... ... ... ...
114
    ٧ ــ في المغرب ... ... ... بن
111
```

| 177 | •••     |       | •••      | •••      | •••     | فارس             | - في    | - ٣            |           |            |
|-----|---------|-------|----------|----------|---------|------------------|---------|----------------|-----------|------------|
| 178 | ***     | •••   |          | * * *    | •••     | بلاد المغرب      | ، إلى   | عبيد الت       | ـ رحلة ع  | <b>-</b> r |
| 170 | •••     |       | •••      | • • •    | •••     | إلى الرملة       | لميسة   | ھن س           | (1)       |            |
| 179 | •••     | •••   | •        |          | لاط     | إلى الفسيم       | الرملة  | ) من           | ( -)      |            |
| 144 | •••     |       | •••      | •••      | س       | ط إلى طرابا      | لفسطأ   | من اا<br>من اا | ( ~ )     |            |
| 144 | •••     |       | • • •    | • • •    | اسة     | س إلى سجل        | طر ا بل | من             | ( .خ. )   |            |
| 127 | • • • • | •••   | n * •    | •••      | •••     | ، في فراره       | بد انت  | اح عبي         | أسباب نجا | <b>i</b> , |
| 18  | •••     | • • • | •••      | •••      |         | ، سجلااسة        | الله في | عبيد           | ( 🌣 )     |            |
| 188 | •••     | •••   | ***      | •••      | ***     | ***              |         | بيد الله       | ـ. نسب ء  | <u>-</u> ٣ |
| 111 | •••     | •••   | •••      | 4        | وفاطم   | . الله إلى على   | عبيد    | نسب            | (1)       |            |
| 122 | •••     |       | نسپ      | ، صحة ال | بۇ يدور | منيون الذين ي    | ـ الـ   | - <b>1</b>     |           |            |
| 141 | • • •   | ب     | عة النسم | ون ح     | ن يۇيد  | إسماعيلية الذير  | ـ الإ   | <b>- r</b>     |           |            |
| 107 | •••     | •••   |          |          |         | ل <i>و سو</i> ية | إلى ا،  | بيد الله       | انتساب ء  | ł          |
| 107 | •••     | •••   | • • •    | راح.     | ِن القد | . الله إلى ميمو  | ، عنتر  | ) نسب          | ( 🎍 )     |            |
| 104 | •••     |       |          |          |         | ا. الإسماعيلية   | . آرا   | - 1            |           |            |
| ٦٠  | •••     | •••   | • • •    | ن .      | مارضير  | اء السنيين الم   | ۔ آر    | <b>–</b> ۲     |           |            |
|     |         |       |          |          |         |                  |         |                |           |            |

### الباب الثالث عبيد الله المهدى والخلافة

١٧٠ ... علاقة عبيد الله بالمباسيين ... ... ب

|   | سنمة        |        |        |             |           |                 |              |        |                      |   |
|---|-------------|--------|--------|-------------|-----------|-----------------|--------------|--------|----------------------|---|
|   | 14.         | •••    | •••    | •••         | • • •     |                 | •••          | ,      | أسباب هذا العدام     |   |
|   | 144         | •      |        | • • •       | برق       | ه فی المث       | ذ عبيدالله   | نفوذ   | ( ۱ ) امتداد         |   |
|   | 177         | • • •  |        |             |           |                 | علی مصر      | لمى :  | ،\                   |   |
|   | 142         | •••    | •      | •••         | •••       |                 | لی           | الأو   | 리카 (1)               |   |
|   | 140         | •••    | •      |             | • • •     |                 | ىية          | الثا ، | ('ب ) الحملة         |   |
|   | 171         | * • •  | •      |             | • • •     |                 | ā.           | 비비     | (ح) الحملة           |   |
|   | ۱۸٦         | •••    | • • •  | • • •       | وفارس     | راسان و         | الله فی خ    | ميد ا  | ۲ _ امتداد نفوذ ه    |   |
|   | ۱۸۸         | •••    | ;···   |             | ب         | دد المغر        | الله في با   | عبيد   | س ـــ امتداد نفوذ د  |   |
|   | ۱۸۸         | •••    | ***    |             | •••       | • • •           | د المغرب     | . بلاد | تنظيم عبيدالله       |   |
|   | 199         |        | ٠.,    | • . •       | •••       | دی              | د الله الم   | عبيد.  | صقلية في عهد         |   |
|   | 4.8         | •••    | • • •  | •••         |           | ••              | مدية         | والحد  | مدينتا المهدية       |   |
|   |             | 4      |        |             | لر ا بع   | الباب اا        |              |        |                      |   |
|   |             |        | •      | ساعيلية     | مامة الإ  | ہدی وا          | بد الله الم  | عبيا   |                      | • |
| • |             |        |        |             |           |                 |              |        |                      |   |
|   | سفسة<br>۲۱۱ |        | •      |             |           |                 | القہ امطة    | نة .   | ۾ ــ عبيد الله الحلي |   |
|   |             |        |        | . 1 - 1 - 1 |           |                 |              | -      | - <b>-</b>           |   |
|   | 711         | •••    |        |             | _         |                 |              |        | (†) موقف:            |   |
|   | 317         | • • •  | •••    | , سعید      | خلفاء آبر | ب <b>ی من</b> ۔ | الله المهد   | عبيد   | (ت) موقف             |   |
|   | 317         | * * #  | ٠,.    |             | -ಸ್ಥ      | أبي س           | سعيد بن      | لله و  | عبيد ا               |   |
|   | 717         | (* 441 | ·_\-o] | الجنابي (   | بی طاهرا  | ي من أ          | . الله المهد | عييد   | (ح) موقف             |   |
| · | <b>Y1</b> A | ***    | 4      | تسایس ر     | المردى في | مبيد الله       | ، طاهر ء     | ة أبي  | معاضد                |   |
|   |             |        |        |             | ·         | #*              |              | •      |                      |   |

```
مفحة
عاولة أبي طاهر الجنابي فتح العراق ... ٢٢٦ ... ٢٢٦
 ٧ ... عبيد الله المهدى والإسماعيلية في البمن ... ... ٢٣٢٠
(١) موقف عبيد الله من النزاع بين ابن فضل وابن حوشب ٢٣٢٠
 (ت) عبيد الله وأبناء المنصور ... ... ٢٣٦
٣ _ عبيد الله والدعوة الإسماعيلية في فارس ... ... ٢٤٧ ...
 أشهر دعاة عبيد الله في بلاد المشرق ... ٢٤٥ ٠٠٠ ٢٤٥
 ۱ ـ أبو حاتم الرازى ... ... ... ٢٤٠ ...
      ٧ ــ النسنى ... ... ... ... ٢٠٠٠
 TEA
      ٣ ـ السجرى ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠
701
ع ـ عبيد الله والدعوة الإسماعيلية في بلاد الأندلس ... ... ... ٢٥٤

    التنظم الداخلي للدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى ...

 (١) علاقة عبيدالله برعاياه ... ... ... ٢٥٠٠
 (ت) توجيه الدءوة لمصلحة الدولة ... ... ... ٢٦٠
 (ح) أبو عبد الله الشبيعي يلاقي مالاقاه أبو مسلم الخراساني ... ٢٦٣
                        الباب الخامس
             أشهر بمنزات الدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله
 ۱ ــ استنار الامام وظهوره . . . . . . . . . . . ۲۷۰ م
```

| مفحة |     |       |            |                    |              |                            |
|------|-----|-------|------------|--------------------|--------------|----------------------------|
| ۲٧٠  | ••• | • • • | ***        | ***                | •••          | (١) استتار عبيد الله       |
| 771  | ••• |       | ***        | •••                | سرية<br>سرية | ١ ــ التعمق في ال          |
| 777  |     |       |            |                    | ربى          | ٢ _ التحمس الح             |
| 204  |     |       |            | يتور               | ام المس      | ٣ ـ الدعوة للا             |
| 475  |     |       | (*)        | <sup>44</sup> 7——1 | (197         | (ب) ظهور عبيد الله         |
| YA+- |     |       | لله المهدى | برد عبيد ا         | لية فى ء     | ٣ أشهر مبادىء الإسماعيا    |
| ۲۸۰  |     |       | لمردى      | بيد الله ا.        | عمد ع        | (١) مبدأ الإمامة في        |
| 797  |     |       |            |                    | جميح         | (ب) الدعوة العامة لا       |
| 790  |     |       |            |                    |              | (ح) الاشتراكية             |
| ۳٠.  |     |       |            |                    |              | (٤) الحلول                 |
| 4.8  |     |       |            |                    |              | س ـــ عوامل نجاح عبيد الله |
| ۳.0  |     |       |            | ی                  | لإسلام       | (١) ضعف العالم ا           |
| ٣٠٦  |     |       |            |                    |              | (ت) انتشار التشيع          |
| ٣٠٨  |     |       | ي          | ية الآخرة          | ے الشیہ      | (ح) ضعف طوائف              |
| ۳۱.  |     |       | المنتظر    | ة المهدى           | ن لعقيد      | ( ی تحمس المسلم            |
| 717  |     |       | لخاصة      | ِسائلهم ا          | يلية وو      | (هـ) برامج الإسماء         |
|      |     |       |            |                    |              |                            |

# خاتمة القول في عبيد الله المهدى

410

| صنحـة-      | مُ                                                                                       | أولاده وزوجاة |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| <b>*\</b> \ |                                                                                          | وفاة المهدى   |
| 44.         |                                                                                          | •             |
|             | ملاحق الكتاب                                                                             |               |
| صفحية       |                                                                                          |               |
| 444         | تهاية الإمام إسماعيل بن جعفر وإمامته                                                     | ملحق ۱        |
| 774         | في إمامة محمد بن إسماعيل                                                                 | ملحق ۲        |
| 444         | ظهور المهدى                                                                              | ملحق س        |
| .444        | انتقال الإمامة إلى المهدى والطيب بن الآمر                                                | ملحق ع        |
| 447         | الواجب على الامة للائمة                                                                  | ملحق ٥        |
| ۲۲۸         | فی محاولة عبید الله فتح مصر                                                              | ملحق ٦        |
| -744        | فى فضل كـــّـامة على الفاطميين                                                           | ملحق ٧        |
| ٠٣٣٠        | عبيد الله في الرملة                                                                      | ملحق ۸        |
| ۱ ۳۳.       | عبيد الله في مصر                                                                         | ملحق ۾        |
| 441         | الأمن في عهد أبي عبد الله الشيمي                                                         | ملحق ١٠       |
| 444         | المناظره الأولى بين أبى عثمان سعيد بن محمد بن الحجاج وأبى العباس أخى أبى عبد الله الشيعي | ملحق ۱۱       |
| ٠٣٠.        | المناظرة الثانية بين أبي عثمان وأبى العباس                                               | ملحق ۱۲       |
| mry         | المناظرة الثالثة بين أبي عثمان وأبى العباس                                               | ملحق ۱۳       |
| ٠ ٤٣.       | المناظرة الرابعة بين أبى عثمان وأبى العياس                                               | ملحق ١٤       |
| . 484       | •                                                                                        | مصادر الكمتاب |

## فهارس الكتاب

# عيدالة المردى

إمام الشيعة الاسماعيلية ومؤسس الدولة الفاطمية في بلاد المغرب

# البابكةوك

طائفة الاسماعيلية إلى أن تولى عبيد الله رياسة الدعوة

### ١ - العلوبون والمنشيعون الى ظهور طائفة الاسماعيلية

كان على بن أبي طالب ، كرم الله وجهه ، من كبار الصحابة الذين ساهموا مع النبي عَلَيْتُ ، فى إقامة صرح الإسلام . وكان يتطلع بعد وفاة النبي إلى زعامة المسلمين دينيا وسياسياً ، ويرى أنه أحق بالحلانة من أبي بكر وعمر وعثمان . وكان بيت أمية ينفس عليه منذ ولى عثمان الحكم ؛ ولذلك أعلنوا عليه الحرب فى صور مختلفة حتى زحرحوا بيته عن الحلافة ، ومن ثم أصبحت زعامة المسلمين فى يد الامويين .

وقد حز فى نفوس أنصار على ، وهم الشيعة ، وفى نفوس أبنائه ، إقصاء بيت الرسول عن زعامة المسلمين . ومن ثم أثاروها حروباً دامية على بنى أمية وانضموا إلى أبناء على " ، فناصروا الحسن والحسين ، والتفوا حول زيد بن على زين العابدين (١٢٣ه) وابنه يحيى بن زيد (١٢٥ه) ، وقامو ابدور كبير فى إزالة سلطان الامويين , وفى الحق أن العلويين لم يرضوا منذ مقتل على سنة . ٤ ه عن سياسة الامويين، ونادوا بإمامة الحسن الذى يرى الاسماعيلية أن علياً نص على إمامته من بعده ثم على إمامة أخيه الحسين ، ويرون أن الحسن كان إماماً مستودعاً ، وأن الحسين هو الإمام المستقر (١) ، بمعنى أن الحسن إمام فى حياته فقط ، وأنه لا يستطيع نقل إمامته و توريثها المستقر (١) الامام المستودع : هو الذي يكون إماما في حيانه ، ولا يستطيع أن يورث أبناء الامامة

أبناءه بعكس أخيه الحسين الذي يستطيع توريثها أبناءه . وعلى الرغم من إخفاق الحسن في صراعه مع بني أمية ، ونزوله لمعاوية عن الحنافة ، ثم موته بعد قليل ، ظل المخلصون له من الشيعة على ولائهم لأخيه الحسين \_ الإمام المستقر ورأوا في المناداة بإمامة أبناء على تحدياً للأمو بن أو بالأحرى للخلافة نفسها . وقد أذكت موقعة كربلاء نيراو للحاسة بين صفوف الشيعة والعلويين أنفسهم ، واتسعت بذلك شقة الحلاف بين الإمامة العلوية والحلافة الأموية . يقول براون: (١) وإن فربق الشيعة أو حزب على كان ... ينقصه الحماسة وبذل النفس . بيد أن هذا كله قد تبدل منذ ذلك الحين ، وغدت ذكرى معركة كربلاء الملطخة بدماء ابن بنت الذي ، مع ما قاساه من شدة العطش وإحاطه بحثث ذوى قرباه \_ كل ذلك غدا منذ ذلك الحين كامياً لأن يثير عاطعة الحاسة التي كانت على أشد ما تحكون ، والأحزان التي تملكت النفوس \_ حتى عند أكثر النباس فتوراً وتراخياً \_ وأصبحت هذه الروح التي لا تبالى بالآلام والإخطار ، بل ولا بالموت ، ترى كل هذه التصحيات لا تساوى التفكير فيها » .

وهكذا أخفق العلوبون فى جولتهم الأولى، فسم الحسن، وتتل الحسين، فحمل أعماء الإمامة محمد بن الحنفية \_ أخوهما لأبيهما \_ ليكون ستراً على على زين العابدين، فكان والحالة هـ ذه إماماً مستودعاً. يقول الداعى الخطاب (٢) بن الحسين فى تسلسل الإمامة من على إلى أشائه: « وعهد «على » إلى الحسن عند حضور نقذه (٣) بأن يسلم الرتبة إلى أخيه الحسين . . . فلم قضى الحسن نحبه سلم إلى أخيه الحسين ؛ فاجتمعت الرتبتان و النبوة و الإمامة » فى الحسين وقام بهما ، حتى (٤) أظهر الغيبة ... وولده على بن الحسين فى حد الطفو لية . فأودع له أخاه محمد بن الحنفية ، واستكفله وولده على بن الحسين فى حد الطفو لية . فأودع له أخاه محمد بن الحنفية ، واستكفله ...

وإنما يكون كحامل الأمانة عليه أن يردها عند الحاجة . و نظرية الاستيداع الاملى من النظريات الجديدة في تميداً الامامة ، ومن النظريات ذات الخطر السياسي فرتاريخ الاسماعيلية . أما الامام المستقر فهو الذي تستقر الامامة فيه ، ويستطيع نقلها إلى أينامه . وحميع الأئمة عند الاسماعيلية من هذا الصنف إلا نفراً قليلا عندهم ، هم الآئمة المستودعون .

Browne: Literary History of Persia, vol. 1, pp. 226 sqq. (1)

<sup>(</sup>٢) غاية المراايد ص ٢٥ (من المنتخب)

٣ ﴾ النقلة بمنى الوفاة وألانتقال أو النظاهر بالانتقال من دار الدنيا إلى دار الآخرة

<sup>(</sup>٤) في الأصل حتى والصواب حتى

إياه ، وأوصى إليه أن يسلم إليه وديعته عند بلوغه أشده . فقام محمد . . . بأمر الله وبث دعاته وأقام دعوته . . وهذا يدل على أن الأئمة العلويين لم يكونوا مقصرين فى القيام بواجبهم فى نشر الدعوة لأنفسهم وجذب الناس إليهم ، غير أمهم لم يغلوا غلو أشياعهم من المتشيعين .

والواقع أمنا لم نعد نسمع كثيراً عن جماعة الحسنيين في عهد الدولة الأموية ، اللهم إلا ما سنراه من الصراع بين هؤلاء وبين أبي جعفر المنصور (١٥٨ه) . وأما فرع الحسينية ، أتباع الحسين وأبنائه ، فلم يكن لهم شأن يذكر بعد مقتل زيد ابن على زين العابدين (١) وابنه يحيي اللذين تصديا للدفاع عن حقهما في الإمامة . وظل الحسينيون خاملين حتى انتعشوا في العصر العباسي الأول على يد الإسماعيلية الذين يعتبر ظهورهم تطوراً في تاريخ الدعوة التي نستطيع أن نطاق عليها اسم والدعوة الحسينية .

أما الحفية \_ أتباع محمد بن الحنفية إ فكانت لهم الصدارة منذ مقتل الحسين سنة ٢٦ ه، فينادى أتباعه الكيسانية \_ أصحاب المختار الثقنى \_ بإمامته بل بنبوته ورجعته، ويغلون فيه غلواً كبيراً. ولا يهمنا تبرؤ محمد بن الحنفية من المحتار الثقنى وأتباعه الكيسانية ، إنما الذي يهمنا هو أن الكيسانية قاطبة كانوا يقولون بإمامة محمد هذا دون سواه. وإذن، هل اغتصب محمد بن الحنفية الإمامة التي ورثها عن الحسين بن على زين العابدين ؟ أو بالاحرى مل كان الكيسانية من الثاثرين على إمامة الحسينين ؟ إن المراجع الاسماعيلية التي بين أبدينا تؤكد أن ابن الحنفية قد رد الوديعة (الإمامة) إلى مستحقها (على زين العابدين) (٢). وجذا نستطيع أن نقول: إن أبا هاشم بن محمد بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت فرقة الأبي هاشمية التي قامت فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المناسلة التي بن علي بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المناسلة التي بن علي بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المناسلة التي بن علي بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المناسلة التي بن علي بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المناسلة التي بن المناسلة التي بن الحنفية (٣) \_ صاحب فرقة الأبي هاشمية التي قامت و المناسلة التي بن المناسلة التي بن المناسلة التي بن المناسلة المناسلة التي بن المناسلة

<sup>(</sup>١) ثار زيد بن على على الخلفة الأموى هشام بن عبد الملك في سنة ١٧٧ ه لينقذ الامامة الحسينية ما أصابها من ذيول خصوصاً بعد استبداد أبي هاشم بن عمد بن الحنفية بالآس درته . ويسمى أتباهه الريدية ، ويسميم البيض الرافضة لرفضهم طأعة زيد وادعائهم أنه على حبالصحابة أبي بكر وعمر . وقد لحق به ابنه يحى الذي قتل في خراسان سنة ١٧٥ ه .

<sup>(</sup>٢) الخطاب بن الحسين : غاية المواليد ص ٢٥ ــ ٣٦ ( من المنتخب )

 <sup>(</sup>٣) وأبر هاشم هذا هو الذي نزل عن الامامة لمحمد بن على بن عبد الله بن العباس في عهد الحليفة سليمان بن عبد الملك ، مدعياً أنه ليس مناك بين العلويين من يصلح لاقامة الدعرة العلوية -

الدولة العباسية على أكتافها - هو الذي اغتصب الإمامة من أبناه الحسين بن على . ومهما يكن من شيء ، فإن أبا هاشم ، باغتصابه الأمر من بني عمه الحسينين ، ونزوله عن الامامة للعباسيين ، فد أضاع على العلوين فرصة الاستيلاء على الحلافة من الأمويين ، كما ساعد على تفككم . وبهذا تمكن العباسيون من قلب الدولة الأموية والاستنثار بالحلافة دون العلويين . وظل الأبوه اشمين على إخلاصهم لرؤسائهم الدينيين حتى صرعهم أبو جعفر المنصور ، فانضووا بعد ذلك تحت لواء الاسماعيلية ، على ما سنرى .

ما تقدم نرى أن العلويين عجزوا في عهد الأمويين ، عن تحقيق مآربهم في سيادة العمالم الاسلامي ، لانقسامهم على أنفسهم إلى حسنيين وحُسينين وحُسينين وحنفية ، ثم إلى أبي هاشمة ، ولأن الدولة الأموية كاست لا تزال على قوتها . أضف إلى ذلك انتقال حق الإمامة من أبي هاشم بن محمد بن الحنفية العلوى إلى محمد بن على بن عبد الله العباسي ، الأمر الذي اعتبره العباسيون نزولا من العلويين إلى العباسيين عن حقهم في الإمامة ، وإن كان ذلك يعتبر من الناحية العملية نزولا من طائمة واحدة من طوائف العلويين .

 الباقرية ، ثم حول جعفر الصادق وكونوا فريق الجعفرية ، والضوت فلول هؤلا. جميعاً تحت لوا. الاسماعيلية .

كان جعفر الصادق ينفس على الحسنيين، فتخلى عن النفس الزكية، ولم يعترف بزعامته ، مما ساعد العباسيين على الفتك به . والحق إن العباسيين كانوا يبغضون الحسنيين، لأنهم أكثر جرأة وتحمساً في طلب الملك . ولدلك لم يعاملهم العباسيون معاملتهم للحسينين . وساعد على ذلك ما أبداه جعفر الصادق من كراهة لبني عمه ، عماملتهم للحسينين . وساعد على ذلك ما أبداه جعفر الصادق من كراهة لبني عمه ، الفخرى (۱) : « فاتفق الجميع على مبايعة النفس الزكية إلا الامام جعفر بن محمد الصادق : فإنه قال لابيه عبد الله المحض : إن ابنك لا ينالها ... يعني الخلافة ... مع الحسنيين في صراعهم مع الهادي حين أوقع هذا الخليفة بهم في موقعة فن وسنة ١٩٦٩ هم) التي قبل فيها « لم تمن مصيبة بعد كربلاه أشد وأجمع من فخ (۲) . . من هذا نرى أن زعامة العلويين في صدر الدولة العباسية لم تمن موحدة : فهذاك الفاطميون ... حسنيون وحسينيون ... ينافس كل منهم الآخر ، ولم يستطيعوا الفاطميون ... حسنيون وحسينيون ... ينافس كل منهم الآخر ، ولم يستطيعوا الفاطميون العباسيين وساعدوهم على إقامة دواتهم ، ولكنهم تعرضوا بعد قليل لتحمل أحضان العباسيين وساعدوهم على إقامة دواتهم ، ولكنهم تعرضوا بعد قليل لتحمل أحضان العباسيين وساعدوهم على إقامة دواتهم ، ولكنهم تعرضوا بعد قليل لتحمل أحضان العباسيين وساعدوهم على إقامة دواتهم ، ولكنهم تعرضوا بعد قليل لتحمل أحضان العباسيين و العنت والاضطهاد على أمدى هؤلاء العباسين .

وقد أدرك إسباعيل بن جعفر حالى ما سنرى مدى الضعف الذى ساد العلويين، فدمل على تكوين جماعة ذات طابع خاص فى تفكيرها ونظامها الاجتماعى والدينى والسياسى، تلك الجماعة هى « طائفة الاسماعيلية ، التي ينتمى إليها عبيد الله المهدى مؤسس الدولة الفاطمية.

ويحسن بنا أن نبحث أثر التشيع فى الحركات الشيعية الأولى ، ثم فى قيام جماعة الاسماعيلية الذين ينتسب إليهم عبيد الله . وفى الواقع إن التشيع ـ وهو اعتقاد حب على وأبنائه ـ كان من أهم الاحداث فى التاريخ الاسلامى . والتشيع نوعان :

<sup>(</sup>١) في الآداب السلطانية ص ١٢٠

<sup>(</sup>٢) حسن ابرهيم حسن : الفاطميون في مصر ص ٤٦

تشيع حسن لا يرمى صاحبه من ورائه إلى غير سيادة العلوبين ، وتشيع قبيح يتخذه معتنقوه وسيلة لهدم العقائد ، وإثارة روح الشعوبية ، وقلب نظام الحكم فى الدول تحت ستار الدعوة لعلى وأبنائه . وتعتبر حركة الاسماعيلية مزاجا من النوعين معاً : فبينا نرى بعض أئمتهم وأنصارهم على إخلاصهم للاسلام ، نرى بعضهم الآخر يتخذ انتهامه إلى جماعة الاسهاعيلية وسيلة لبعث مبادى وقد معلى الإلحاد ، وتحض على الثررة ، لذلك قالوا « التشبع عش الزندقة ، وقد شعر الأئمة العلويون بخطر هذا التشبع القبيح فثاروا على مدعيه ، فنرى على بن أبى طالب يخطى عبد الله بن سبأ الذي كانت آراؤه « جرثومة لما حدث من مذاهب الغلاة بعده (١) » ، وعلى الرغم ما فعل على مع ابن سبأ ، عد هسذا الاستاذ الأول لجماعة الاسماعيلية وغيرهم من الغلاة .

فهاهم أولاء الكيسانية — أفصار المختار — ينادون بما نادى به ابن سبأ ، من القول بالرجعة ، وإحاطة الآئمة بالعلوم كلها ماظهر منها وما بطن ، وبأن الدين طاعة رجل واحد ، هو الإمام ، وأن هذه الطاعة ترفع عنهم التكاليف الشرعية ، كما نادوا بالمهدية التي نادى بها ابن سبأ من قبل . ولذلك نال المكيسانية من ابن الحنفية ما ناله السبثية من على بن أبي طالب (٢) . وعلى الرغم من قضاء الأمويين على حركة المختار تعد حركته طليعة للحركات الدينية التي تتخذ الدين وسيلة لتحقيق الأغراص السياسية ، أو بعبارة أخرى كانت هذه الحركة طليعة للجاعات الاسماعيلية ، ولذلك نرى جمرة التشيع تلتهب في أو اخر عهد الدولة الأموية ، فيحاول بعض أنصار تعاليم المجوسية القديمة استغلال التشيع لاحياء مبادئهم . ومن هؤلاء الداعى أنصار تعاليم المجوسية القديمة استغلال التشيع لاحياء مبادئهم . ومن هؤلاء الداعى العباسي عمار بن بديل ( ١١٨ ه ) ، الذي يعرف باسم و خداش ، وكان من أشياع خرسًا زوجة مزدك ، ومن المروجين لمبادى و زوجها في الاسلام . ولم يمت مذهبه بموته ، بل بعث في صور وأشكال محتلفة ، تأثر الاسماعيلية بكثير منها (٣) .

والواقع أن التشيع اتخذ في أخريات الدولة الأموية اتجاهـِين مختلفين ، يرمى

<sup>( )</sup> الشيخ عجد عبده : رسالة التوحيد ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) دكتور طه شرف : الوندةة والونادقة ( مخطوط ) ص ١٥٢ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع والمفحة .

أولها إلى التقرب من أبى هاشم ، ومن ثم أخذ كثير من أتباعه يعملون على تقديس الحلفاء العباسيين ، وبرحى ثانيهما إلى التظاهر بالميل إلى الأئمة العلويين الحقيقيين -ومن هؤلاء المتشيعين الأخيرين الاسماعيلية ، وجماعة البيانية ، أتباع بيان بن سمان ( ١١٩ هـ ) والمغيرية ، أتباع المغـيرة بن سعيد العجلي (١) ( ١١٩ هـ ) ، وكانوا ينادون بالغلو والقول بإمامة محمد بن الحنفية وابنه أبي هاشم . وإلى جماعة الحنفية يرجع قيام الراوندية الذين نادوا بألومية أبى جعفر المنصور بعد أبي هاشم ، والآبي مُسلَّمَة ، الذين نادوا بألوهية أبى مسلم الخراساني ثم حفيدً، فيروز ، وقالت جماعة منهم بزعامة فاطمة بنت أبي مسلم ، حتى سموا . الفاطميين ، نسبة اليها . ولا يبعد أن يكون باكِك الحرمي من سلالة أبي مسلم الحراساتي ، كما ذهب بعض الباحثين . وقيل إن القرامطة كانوا من بقايا المتشيعين الحنفية أو الآبي هاشمية . ومن ثم كان الأبو هاشمية خطراً على الأمويين أو لا ثم على العباسيين ثانياً ، فقد ثاروا في وجه الأمريين بزعامة أبى مسلم وأزالوا دولتهم . متخذين التقرب من أهل البيت وسيلة لإحياء مذاهب الفرس القدعة ، كما اتخذوا هذا التقرب وسيلة للتخلص من الدولة الأموية العربيـة . وكانوا يظنون أنهم سيجدون في الدولة العباســـية الدولة التي ينشدونها، فنادوا بحلول الله في شخص أبي جعفر المنصور؛ ولكن هذا لم ير بدا من الوقوف في وجهم والقضاء على بدعتهم ، فنادوا بالحلول في رؤسائهم أنفسهم ، ثم ثاروا على العباسيين وانضموا إلى كل ثائر . فانضووا تحت لواء سنياذ (١٣٨ ﻫ) وأستاذسيس ( ١٤٩ ﻫ) اللذين أذكيا نار الثورة انتقاما لأبي مسلم، ثم انضموا إلىالمقنع الخراساني الذي ثار على الخليفة المهدى بن أبي جعفر المنصور، ودوخ جيوشه لينتقم لأنى مسلم وللمجوس من العرب. فلما أخمدت هذه الثورة ، لم تلبث أن هبت من جديد على يد بابك الخرى ، الذى كان من أخلص أتباع الراوندية ، وأصبح القضاء على هذه الثورة شغل العباسيين الشاغل في عهد المأمون والمعتصم . ولما أخمدت ثورة بابك ، وجد فلول البابكية الطريق ممهداً للاندماج في صفوف الاسماعيلية . وهكذا كان الثائرون من المتشيمين ، ولا سيما أنصار محمد بن الحنفية، إذا ما أخفقوا في حركتهم النورية، لم تر فلولهم بدآ من الانضمام إلى الحزب السرى الجديد ، وهو حزب الاسماعيلية .

<sup>(</sup>١) الأشمري : مقالات الاسلاميين ج إ ص ١٩

هذا ما يمكن أن يقال عن تأثير التشيع فى طائفة الحنفية ، أما تأثيره فى الحسينين في فيتضح من مناداة بعضهم بإمامة جعفر الصادق وغلوهم فيه وتأليمهم إياه . ومن هؤلاء العميرية ـ أتباع عمير بن بيان العجلى (١)، الذى تار على الأمويين فى أخريات حياتهم ، فوقف له خالد بن عبدالله القسرى (١٧٦ه) بالمرصاد وتتبعه هو وأنصاره قتلا وتشريداً .

على أن ثورة المتشيعين الحسينيين لم تخب ، بل هبت من جديد فى أوائل حكم العباسيين على يد الخطابية \_ أتباع محمد بن زينب الاسدى الاجدع المعروف بأ فى الخطاب . ومن هؤلاء الخطابية ميمون القداح مؤسس الدعوة الإسماعيلية ، حتى لقد ذهب بعض إلى القول بأن الإسماعيلية والخطابية طائعة واحدة . يقول النوسختى (٢) : وفأما الإسماعيلية فهم الخطابية \_ أصحاب أنى الخطاب . . . وقد دخلت فرقة منهم فى فرقة محمد بن إسماعيل ، ويقول النوسختى (٣) في موضع آخر : «ثم خرج من قال بمقالته فرقة محمد بن إسماعيل ، ويقول الكوفة وغيرهم إلى محمد بن إسماعيل بن جعفر بعد أن قتل أبر الخطاب ، فقالوا بإمامته ، ويهذا تأثر الاسماعيلية بالخطابية في عدة نواح منها : أن الخطابية كانوا كالاسماعيلية بدعون لجمفر الصادق ويغلون فيه ، وأن ميمونا القداح \_ المؤسس الحقيق للمذهب الاسماعيلي \_ كان واحداً منهم ، وأن فلول الخطابية كانوا يكونون الاساس الاول لفرقة الاسماعيلية .

وقد نال أبا الخطاب وفرقته من جمفر الصادق (١٤٨ه) ما نال السبئية من على بن أبى طالب والسكيسانية من محمد بن الحنفية . ذكر أبو حنيفة النعان المغربي<sup>(2)</sup> قاضى الفاطميين: «أن جعفرا الصادق لما بلغه أن أبا الخطاب قال فيه ماقال من الغلو، قال المفضل (أحد أخصاء جعفر) فدخلت عليه و صلى الله عليه وسلم يوما فالفيته منقبضاً مستعبراً 1 فقلت له : مالك المجعلت فداءك ؟ فقال : أى

<sup>(</sup>۱) هو ابن بيان الذي سبقت الاشارة إليه ، وقد انضم إلى الحسيفيين غالفاً أباه بيانا بعد أن أدرك خروج الدعرة من آل على إلى آل العباس .

<sup>(</sup>٢) فرق الشيعة ص ٥٨

<sup>(</sup>٣) المدر نقسه من ٥٩

<sup>(</sup>٤) الجالس والمسايرات ( مخطوط بمكتبة جامعة فؤاد ) ج ١ ص ٧٨ - ٧٧

مفضل ١ زعم هذا الكافر أني أعلم الغيب . . . اخرج إلى هؤلاء \_ يعني أنصار أفي الخطاب ـ فقل لهم : إنا خلائق مخلوقون ، وعباد مربو بون»

ومهما يكن من شيء فقد تبرأ المعتدلون من الشيعة كما تبرأ العلويون أنفسهم من هذه الطائفة . يقول البغدادي (١) : , ومن أعجب الأشياء أن الخطابية زعمت أن جعفرا الصادق قد أودعهم جلدا فيه علم كل ما محتاجون إليه من الغيب ، وسموا ذلك الجلد جفرا ، وزعموا أنه لا يقرأ ما فيه إلا من كان منهم . وقد ذكر ذلك هرون بن سعد العجلي (أحد الزيدية) في شعر فقال :

ألم تر أن الرافضين تفـــرةوا فكلهم في جعفـــر قال منكرا فطائفـــة قاوا : إله ومنهــم طوائف سمته النبي المطهــــرا برئت إلى الرحمن من كل رافض ﴿ يَصِيرُ بِبَابِ الْكَفَرُ فِي الدَّنِ أَعُورُا ﴿ إذاكف أهل الحق عن بدعة مضوا علمها وإن بمضوا إلى الحق قصَّرا ولو قيل: إن الفيل ضب لصدقوا ﴿ وَلُو قَيْــَـلُّ : زَنْجَى تَحُولُ أَحْمِرا ۗ

فقبح أقدوام رموه بفيرية كاقالفي عيسي الفيرى من تنصرا،

وسيتضح لنا مدى مساهمة الخطابية في تأسيس الدعوة الاسماعيلية عند الكلام على إمامة إسماعيل بن جعفر . وقد ساعد التشيع على خلق جماعة الاسماعيلية وتغذيتها من حين إلى حين بالنشاط والحيوية . أضف إلى ذلك أن التشيع كان قد تمكون في العصر الأموى ، وأن الاسماعيلية تد جنوا ثماره في العصر العباسي ، وكان نجاحهم من أكر الانقلابات الدينية السياسية في الاسلام .

#### ٢ - أتمة الاسماعداية :

نستطيع أن نتبين ضعف تأثير جماعة الآبي ه شمية . أو بالآحرى فريق الحنفية ، منذ أوائلَ العصر العباسي الأول ، حتى إنسا لم نعد نسمع كثيراً عنهم اللهم إلا ماكان يتردد على بعض الالسنة من تقديس لمحمد بن الحنفية واعتقاد في رجعته .

<sup>(</sup>٤) الفرق بين المرق من ٢٣٩ ـ ٢٤٠ .

. فقد بما رأينا كُثير عزة (١٠٥ هـ = ٧٣٠ م) يقول بإمامة على وأبنائه الحسن والحسين وابن الحنفية ، ويشيد بالاخير منهم ولا يصدق بموته فيقول :

ألا إن الأثمة من قريش ولاة الحق أربعــة سواء على والثلاثة من بنيه هم الاسباط ليس بهم خفاء فسبط سبط إيمــان وبر وســبط غيبته كربلاء وسبط لا يذوق الموت حتى يقود الحيل يتبعها اللواء تغيب لا يرى عنهم زماناً برضوى عنده عسل وماء

ونرى السيد الحميرى الشاعر الأبا هاشمى المتوفى سنة ١٧٣ ه ينادى بما نادى به كثير عزة ، فيستبعد موت ابن الحنفية ويشيد بمآثره فيقول :

سنین وأشهرا ویری برضوی بشعب بین آنمار وأسد مقیم بین آرام و عین وحفان تروح خلال را بد تراعیها السباع ولیس منها ملاقیهن مفترسدا بحد آمن به الردی فرتعن طوراً بلاخوفلدی مرعی و ورد(۱)

ومع ذلك لم تجد للحنفية ـ أنمتهم وعامتهم ـ من التأثير أو النفوذ شيئا يذكر في العصر العباسي الأول ؛ إلا أن جماعات من الكيسانية منهم ظلوا يعملون في الحفاء حتى انضموا بزعامة حمدان قرمط (٢) إلى فريق الاسماعيلية النشيط في أواخر القرن الثالث الهجرى . وهكذا ضعف الفرع العلوى الثالث ، الذي كان يتزعمه محمد بن الحنفية وأبناؤه من بعده .

أما الفرعان الفاطميان الآخران اللذان ينتميان إلى على وفاطمة عن طريق الحسن والحسين فقد استطاع العباسيون ـ على ما رأينا ـ الفتك بالفرع الحسنى، فقضى أبو جعفر المنصور على محمد النفس الزكيسة وأخيه إبراهيم ، وبدد الهادى شمل هذا الفريق في موقعة فنح ، ولم يعد العباسيون يخشون على العراق أو الحجاز من هؤلاء ، إذ فر البقية الباقية منهم إلى بلاد المغرب بزعامة إدريس بن عبد الله

<sup>(</sup>١) حسن ايراهيم : العاطميون في مصر ص ٣٧ .

<sup>(</sup>۲) وقد يؤيد هذا الرأى دستور القرامطة الذي ينسب نه إلى زعماتهم ، وينادرن فبه بامامة أحمد ، أين محمد بن الحنفية وبنبوته ، ويعتقدون أن له تنزيلا شبها بالقرآل الكريم ، أنظر العابرى ج ١١ ص ٣٣٩

الذى كون دولة الأدارسة، و لكنه مات مسموماً على أيدى أنصار الرشيد، كما فر أخوه يحيى بن عبد الله إلى بلاد الديلم. واستطاع الرشيد أن يغرر به فأحضره إلى بغداد وقتله سنة ١٧٦ه.

خلا الجو للفرع الحسيني بضعف جماعات الحنفية والحسنية ، فتلقف أثمة هذا الفرع الزعامة العلوية التي تركزت منذ أواخر حكم الأموبين وأوائل حكم العباسيين في جعفر الصادق الامام السادس عند الامامية الاثنا عشرية والاسماعيلية على السواء، حيث يؤمنون جيعاً بإمامة على بن أن طالب، ويعتبرونه وصى الرسول وأساسه وسوسه (١)، ويغلو فيه بعض المتأخرين من الاسماعيلية، فيرون أنه صاحب التأويل ويحد علي التربل، وأن تأويل على خير من تبزيل محد . حتى إن بعض فرق الاثنا عشرية كالنصيرية مثلا يؤلهونه .

ويرى الاسماعيلية خاصة أن على بن أبى طالب نص على تعيين ولديه الإمامين الحسن والحسين ، وأن رتبة النبوة ـ النطق ـ انتقلت إلى الإمام الحسن بأمر من أبيه على ، ورتبة الامامة انتقلت بأمره أيضاً [إلى ابنه الحسين ، وأنه بموت الحسن اجتمعت الرتبتان في شخص الحسين .

يقول الخطاب بن الحسين (٢) في كتابه غاية المواليد: , وقام أمير المؤمنين . (على بن أبي طالب) بالرتبتين حتى حضرته غيبته فأظهرها ، فنص برتبة النبوة على ولده الحسن ، وعهد إلى الحسن عند حضور أشقاته بأن يسلم الرتبة إلى أخيه الحسين ، بعد تقدم النص عليهما من جدهما بقوله :

<sup>(</sup>۱) يقرل الاسماعيلية: إن لمكل في ناطق صاحباً و, يأخذ عنه دعوته و ويحفظها على أمته و ويكون معه ظهيراً له في حياته وخليفة له من بعد وفاته و وعددهم أن هذا الصاحب إمام والسكن يسمونه ويكون معه ظهيراً له في حياته وخليفة له من بعد وفاته و عندهم أن شيئا سوس آدم ، وأن له شريعة باطنة ، وآدم شريعة ظاهرة ويعتبرون سام بن توح أساس أبيه وصاحب الشريعة الباطنة على حين يعتبرون لم المبيل نبياً ناطقاً له شريعة ظاهرة وأساسه ابنه إسماعيل صاحب الله يعة الباطنة ، ومثل ذلك في هرون الأساس وأخيه مومي الناطق ، ويرون أن لعيمي شريعة ظاهرة ولاسأسه شمون الصفا شريعة باطنة ، وهكدا يرون في محمد صلى الله عليه وسلم نبياً ناطفاً له شريعته الظاهرية وفي أن عمه على أساساً له شريعته الظاهرية وفي

<sup>(</sup>٢) انظر المنتخب من كتب الاسماعيلية ص ٣٨

الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا ، وأبوهما خير منهما. . وليس هذا وحده بل إن فريق الحسينية ـ وعلى رأسهم الاسماعيلية ـ محاولون بكل ما استطاعوا إقصاء بني الحسن بن على عن الإمامة ، فيبتدعون نظرية الاستقرار والاستيداع للبرهنــة على بطلان دعوى الحسنيين في الامامة ، فكائن الدوافع السياسية هي التي حملت الاسماعيلية خاصة على ابتداع تلك النظريات في الامامة . بدلنا على ذلك ما قالوه. في محمد بن الحنفية من أنه حمل الوديعة ـ الامامة ـ فقط ليردها إلى مستحقها ـ على " زبن العالدين ـ وبرون أمه قام بردها فعلا ؛ ولهذا لايعدون محمد بن الحنفية إماماً من أئمتهم . والفرق بين ابن الحنفية والحسن بن على أن انتقال الامامة إلى من خلف الحسن كان بعد وفاته ( أي الحسن ) ، أما ابن الحنفية فقد رد الوديعة قبل وفاتة (١) ، فهو والحالة هذه ، لايعدو أن يكون نائباً عن الامام في حياته أو حجة له وستراً ، شأنه في ذلك شأن بني القداح فيما بعد . وهكذا نستطيع أن نقول : إن إقرار إمامة الحسين فها بطلان دعوى أبناء الحسن في الامامة ، كما أن إقراد إمامة على زين العابدين ـ الامام الرابع ـ ينطوى على نفي إمامة محمد بن الحنفيـة أى نني إمامة أبشائه . ونستطيع أن نلمح الخلاف القائم بين الإمامية والكيسانية من قول كشير عزة السابق: ألا إن الأئمة من قريش ولاة الحق أربعة سواء

. فهو في هذا القول لايمترف بإمامة على زين العابدين ، على حين ينفي الامامية إمامة محمد بن على وأبنائه من بعده .

ولا يعترف الامامية كذلك بإمامة زيد بن على زين العابدين ويقولون (٢)

<sup>(</sup>١) ويرهن دعاة الاسماعيلية على عدم أحقية ابن الحنفية للامامة بأمور كثيرة تتجه كاما إلى إنرار الامامة في أبناء الحسين عن طريق على زين المابدين : •ن ذلك ما يروثه من أن عليا زين المابدين حين طلب من عمه محمد تسليم وديمته قال له : و,ما هر لك المودع عندى ؟ فقال : هي قارورة محتومة فيها قرطاس أبيض وهي فارغة ليس فيها غيره . فعند ذلك جمع عمد بن على الدعاة والنقباء وسلم إليه بحضرتهم ، وأخرج العارورة وفتحها على بن الحسبن بمحضور من حضره ، فلم بكن فيها غير القرطاس الابيض ، فكانت تلك بعض آياته التي أظهرها ليقع الاقرار به والتصديق . وكان إيداع الحسين بن على ــ سلام الله عليه ــ القارووة المارغة والدرطاس الآبيض إشارة إلى خلوء من الاسمة . ،، [ غاية المواليد ( من المنتخب ) ص ٣٥ ــ ٣٦] . والذي قمره من تلك العيارة أن الدعاية لا بناء على كانت رائَّجة في ذلك الحين ، وأن الاسماعيلية في العصور المتأخرة كانوا يعملون على تقريب أسباب هدا الحلاف بين أبناء على المحتلفين .

<sup>(</sup>٢) يمتقد الاسماعيلية أن هناك دورات اللا نبياء والأثمة ، وأن دورة الباطق ـــ النبي ـــ لا بد أن

بإمامة ابنه الآخر محمد الباقر بن على زين العابدين . وهو عندهم الامام الخامس ، وأن أباء نص على إمامته من بعده . وهذا يفسر لنا كراهية الزيدية لبنى عمهم الاسماعيلية ومقاومتهم إياهم في بلاد البين خاصة في جميع أطوار حياتهم .

أما الامام السادس عند الامامية فهوجعفرالصادق . ويظهر أنه كان منالحُـكة السياسية بحيث كان يعمـل على ألا يعرض شخصه ولا أنصاره للخطر الخارجي ؛ فرفض الخلافة مر . أبي سلمة الخلال حتى لا يصطدم مع العباسيين وأنصارهم الابي هاشمية (من الكيسانية) الأقوماء الطامين، ورفض أن يعلن الثورة على العباسيين لكيلا ينال منهم ما ناله ابن عمه النفس الزكية ؛ وأعلن تعرأه من أبي الحطاب وغيره من الغلاة ، حتى لا يتعرض لسخط الرأى العام من جهة ، ويسهل على العباسيين الوصول إليه مرب جهة أخرى ـــ واستطاع بفضل تلك السياسة الرشيدة أن يعمل في الحفاء ، وأن يزيل شكوك العباسيين فيه ِ ، ويمهد السبيل لأننائه من بعده للوصول إلى الخلافة . ونعتقد أنه لولا نضج جعفر السياسي لما قامت للاسماعيلية والاثنا عشرية بعده قائمة . ولا نغالي إذا قلنا : إن جعفرا الصادق اتخذ من قيام الدولة العباسية وسيلة لبسط نفوذه وتدعم تأثيره المذهى : فلم يكتف بالضعف الذي أصاب الفريقين العلويين الآخرين وهما فريقا الحسنيين أتباع الحسن والحنفية أنباع محمد بن الحنفية بل أظهر نفسه لفلول هؤلاء جميعاً على أنه الوارث الحقيق لعلى وفاطمة ، فأخذوا يتسابقون في التقرب إليه وإلى أبنائه ، وكونوا طائفتي الإسماعيلية والاثنا عشرية وغيرهما . وعلى الرغم من أن جعفراً لم مدرك نتائج جهوده كلما ، فانه قد مهد السبيل لخلفائه الذين التف حولهم جميع فرق الجعفرية التي تدين له بالطاعة ، وغيرهم من الفرق الأخرى .

## (١) إمامة إسماعيل بنجعفر

انقسم الإمامية بعد موت جعفر الصادق سنة ١٤٨ ه إلى فريقين : فريق نادى

يكون فيها سبعة أنمة أحدهم ــ وهو أولهم ــ السوس أو الأساس . ويسمى الستة الآخرون الأثمة الصمت ؛ والآثمة الصمت عند الاسماعيلية هم الحسن والحصين وعلى زين العابدين ومحمد الباقر ، وجعفر العسادق \* شم إسماعيل بن جعفر .

بأحقية إسماعيل (١) بن جعفر ، ويعرف هؤلاء بالاسماعيلية أو السبعية ، لأن إسماعيل فى نظر هم هو الإمام السابع . ومن هؤلاء ظهر عبيد الله المهدى . وفريق آخر نادى بأحقية موسى الكاظم ، الابن الاصغر لجمفر الصادق ، وأبنائه من بعده حتى الإمام محمد الثانى عشر الذى اختنى بسرداب فى مدينة سامرا سنة . ٢٦ ه ولا يزال أنصاره ينتظرون عودته ، ولذلك سمى الإمام المنتظر ، وكانوا يعرفون بالموسوية \_ نسبة إلى موسى الكاظم بن جعفر \_ واشتهروا بعد ذلك باسم الائت عشرية لانتظارهم إمامهم الثانى عشر .

ويرتبط بإمامة إسماعيل نظريات كثيرة قال بها أو ابتدعها الاسماعيلية ، منها تعيين الإمام بالنص ، وأن النص الأول هو المعمول به ، لأن البداء (٢) من الله محال فيرى أنصار إسماعيل أنه كان أكبر أبناء أبيه جعفر وأحبهم إليه وأنه نص على إمامته بعده ، ولذلك يرد الإسماعيلية على الموسوية والاثنا عشرية قولهم : إن موسى أحق من أخيه إسماعيل لأن إسماعيل مات في حياة أبيه فنص هذا على إمامة موسى، ويقولون لهم : إن التعيين الأول هو المعمول به ، وأما الثانى فباطل لانه يعتبر بدا وقد ونسيتم قول الصادق عليه السلام : إن البدء والمشيئة لله إلى كل شيء إلا في الإمامة (٣) ، ويؤكدون لهم أن جمفرا الصادق كان يقول : ولو جاءكم أحد بدماغ ابنى هدذا (إسماعيل) فلا تشكوا أنه الإمام بعدى ، ، وأنه كان يقول فيه أيضاً : هذا هو الإمام بعدى ؛ كما لا يقر الإسماعيلية بموت هذا هو الإمام بعدى ؛ فما أخذتموه عنه فهو عنى (٤) . كما لا يقر الإسماعيلية بموت إسماعيل في حياة أبيه ، ويردون على الاثنا عشرية الذين يقول شاعرهم :

لمسا انبرى لى سائل لاجيبه موسى أحق بها أم اسماعيل؟ قلت: الدليل معىعليك وماعلى ما تدعيه للامام دليل موسى أطيل له البقاء فحازها إرثاً ونصاً والدعاة تقول:

<sup>(</sup>۱) يعرف إسماعيل بالأعرج، وكان أكبر إخوته وأحبهم إلى أبيه . وقد توفى فى حياة أبيه جعفر الصادق بالعريض فى المديئة المنورة، ودنن بالبقيم فى سنة ١٤٥ هـ وهو الراجح وتيل فى سنة ١٣٨ هـ ( أنظر صحاح الأخبار س ٤٥ ) .

 <sup>(</sup>۲) ومعناه أن الله يبدو له فيفير ما أراد .

<sup>(</sup>٣) جعفر بن منصور : أسرار النطقاء ص ٥٥

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه

إن الإمام الصـــادق بن محمد عزى بإسماعيــــل وهو جديل وأتى الصــلاة عليه عشى راجلا أفجمفر في وقته معزول ؟ (١)

ويقول الإسماعيلية: إن جعفرا الصادق إنما أشهد على موت إسماعيل لابعاد خطر العباسيين ، ويؤكدون أن إسماعيل مات بعد وفاة أبيه لا قبله وأنه رتى بالبصرة في سنة ١٥١ هم وفعل المعجزات بها بإراثه مريضاً مرضاً مزمناً ، وأنه قام بذلك وإعجازاً للخلائق بظهور القدرة منالله تعالى وبقاء الكلمة في عقبه الطاهرين من بيته . لأن تتم الحكمة وتتصل إلى الخلائق رحمة وتكمل الحجة وتتم النعمة ، (٢) ويعتقدون أن ما فعله إسماعيل هو نوع من الغيبة التي اشتهر الشيعيون بها ، لذلك يقولون: وإنه غيب شخصه في حياة أبيه سرآمن أعدائه ومحنة لأوليائه (٣) ، وهكذا لم يعترف الاسماعيلية للموسوية بأحقيتهم بالامامة دونهم .

والواقع أن إسهاعيل بن جعفر مات في حياة أبيه ، وأن كثيراً من الإسهاعيلية . وأمنون بذلك . ولكن الاسهاعيلية جميعاً يؤمنون بأن النص لا يرجع القهتمرى ، ولذلك يتخذون نظرية الاستقرار والاستيداع وسيلة للتدليل على إمامة إسهاعيل دون بني عمه موسى ، فيقول المعتدلون منهم : إن موسى الكاظم كان إماماً مستودعاً لإسهاعيل وأبنائه ، لانهم أئمة استقرار شأنه في ذلك شأن الحسن مع الحسسين وأبنائه . كما يقولون إن اسهاعيل أوصى قبل موته أباه جعفرا بتعيين وصى لا بنه محمد ابن اسهاعيل ، فعين جعفر ا بنه موسى الكاظم وصياً على حفيده محمد بن إسهاعيل ليكون ستراً عليه أنه . وجعلما كلهة باقية في السكون ستراً عليه أنه . فكان هذا مصداقاً لقوله تعالى : ، وجعلما كلهة باقية في المحمد التها المهاتون الم

<sup>(</sup>١) كتاب أعيان الشيعة ج ١١ ص ٢٧٥

<sup>(</sup>۲) الداعى إدريس عماد الدين : رهر المعانى ( من المنتخب ) ص ۶۹ . والواقع أن إسماعيل مات في حياة أبيه جعفر وأن موته كان سنة ع۶٫ ه على الأرجح . ويرى الكثير من الاسماعيلية أنه مات في سنة ۱۲۸ ، ويرى آخرون أن ذلك كان في سنة ۱۶۳ ه . وبهذا نرى أن ما ذهب إليه علماء الاسماعيلية من أنه مات بعد سنة ۱۶۸ ضرب من ضروب التمريه .

<sup>(</sup>٣) جمفر بن منصور : أسرار النطقا. ص ٨١ (من المنتخب)

<sup>(</sup>ع) جعفر بن منصور : أسرار النطاناء ( من المنتخب ) ص ۸۱ ، ويقول الداعي إدريس : وه إن الصادق عليه السلام أقام موسى حجاياً على محمد بن إسهاعيل وعلى من جعله له باياً الذي هو ميمون الستر عليه والدكفيل ،، ( زهر المعاني ص ٩٤ ) .

عقبه ، والحق أن هذا يتفق مع حرص الصادق الذي اشتهر به (۱) ، فقد كان يخشى العباسيين ، ولذلك أشهد الناس على وفاة ابنه إسماعيل حتى لا يشير شكوك العباسيين ، بل إن الاثما عشرية يذهبون إلى القول بأن جعفرا ، لما حضرته النقلة ، استخلف المنصور على أهله وولده ، كل ذلك صيانة لهم وسترا على ولى الله صلوات الله علمه ، (۲) .

ويقول الداعي إدريس في كمتابه زهر المعانى: « إن موسى الكاظم لم يجعله الصادق عليه السلام إماماً إلا ستراً على ولى الأمر (أى محمد بن إسهاعيل) لبنكتم أمر، عن الاصداد ، ولئلا يطلع على ما خص به أهل العسداوة والعناد ، ويقول: «والموسوية قالت بإمامة موسى بن جعفر ، وكان أكثر اجتماع شيعة الصادق عليه السلام على موسى وعلى القول بإمامته . وادعى موسى الامامة لنفسه . قيل إن ذلك تقية منه على الامام محمد بن إسماعيل ، وإنه لو ملك الأمر لرده إلى أهله وأحله محله محله (٣) ، من هذا كله يتضح مبلغ محاولة الاسماعيلية إثبات أحقية إمامهم إسماعيل الذي يعتقد بعضهم فيه ما يعتقده المسلم في نبيه محمد صلى الله عليه وسلم (٤) .

ولكن هل قامت الدعوة الإسماعيلية في عهد إسماعيل؟ الواقع أنها لم تتكون إلا في عهد ابنه محمد بن إسماعيل (٥) وأبنائه من بعده . ونحن نشك كثيراً في تكوين فرق الاسماعيلية في حياة إسماعيل، أو بالاحرى في حياة أبيه جعفر الصادق ، اللهم الا إذا افترضنا اندماج جعفر مع أنصار إسماعيل وابنه من الغلاة ، وافترضنا أنه تبرأ منهم تقية ، وهو مالم يوافق عليه أحد . وعلى الرغم من أننا لا نستطيع أن نقول على وجه التحقيق إن إسماعيل كان يدعو إلى نفسه في حياة أبيه جعفر ، فإن

<sup>(</sup>١) المأثورعن جعفر قوله : ووالتقية ديني ردين آبائي . من لا تقية لدقلادين لد،، المنتخب ص٩٧ .

<sup>(</sup>٢) جعفر بن منصور : أسرار البطقاء ص ٨١ .

<sup>(</sup>٣) الدكتور عمد كمامل حسين : المزيد فى الدين (رسالة) من ١٣٥

<sup>(</sup>٤) ألداعي إدريس : زهر المعاني ص ٤٧ ( من المنتجب )

De Sacy: Recherches sur l'initiation à la Secte (\*). Ismaelienne, (J.A., 1824) p. 302.

هذاك من الحوادث ما يحملنا تميل إلى القول بأن إسهاعيل كان على صدلة بمؤسسى فرقته ، من ذلك اتهام الاثنا عشرية وغيرهم من السنيين إياه بشرب الخر (۱) الذي يبيحه الغلاة . ولا يبعد أن يكون قد فعل ذلك \_ إن صح \_ لاتصاله بمؤسسى فرقته كالخطابية والمباركية وسواهم ، أو بعبارة أخرى لا يبعد أن يكون اسهاعيل قد أخد يقول بالغلو الذي يعتبر من أهم مقومات المذهب الإسهاعيلي ، يؤيد ذلك عادثتان : الأولى قول أحد خاصة جعفر الصادق : «كنت مع جعفر بن محمد صلوات الله عليهما ، في باب الخليفة أبي جعفر بالحيرة حين أتى ببسام ، (أحد الغلاة ) وإسهاعيل بن جعفر بن محمد ، فأدخلا على أبي جعفر ، فأخرج بسام مقتولا ، وأخرج إسام مقتولا ، وأخرج إسام على أبي جعفر بالخيرة وقال : أفعلتها الغلاة ) البشر بالناو . (۱) ،

والثانية: ما أورده الكاشي أن الصادق عليمه السلام قال للمفضل (٣): يا كافر يامشرك! ما لك ولا بني \_ يعني إسهاعيل \_ وكان منقطعاً إليمه يقول فيه مع الحطابية، ثم رجمع بعده، وفي رواية أخرى أأنت المفضل ؟ وقال له: يا كافر يامشرك! ما تويد إلى ابني ؟ تريد أن تقتله ؟ (٤) ومعني ذلك أن إسهاعيل كان على اتصال بجاعة الغلاة الذين قامت الدعوة الاسهاعيلية فيما بعد على أكتافهم، وخاصة بأني الحظاب وأفصاره، وهذا ما حدا بالاستاذ ماسينيون إلى القول بأن الكنية التي يكني بها أبو الحظاب، وهي وأبو إسهاعيل به، إنما تشير إلى إسهاعيل بن جعفرالصادق، وأن الخطاب هو الأب الروحي لإسهاعيل بن جعفر (٥). وهكذا كان أبو الخطاب على اتصال دائم بإسهاعيل بن جعفر في حياة أبيه، وقد كانا يعملان معا على تنظيم مذهب اتخذ أساسا للمذهب الإسهاعيلي فيما بعد، كا كانا يعملان على

<sup>(</sup>۱) يعتقد بعض الاسهاعيلية في أرباحة شرب الخر وارتكاب المحظورات على أيدى الرؤساء بدعرى أنه لاجناح عليم ، وأن تكاليف الشريعة إنما جعلت للعامة وحدهم .

<sup>(</sup>٢) انظر أعيان الشيعة ج ١١ ص ٢٧٥

<sup>(</sup>٣) هو المفضل بن عمر الجعفي أحد أنصار أبي الخطاب

 <sup>(</sup>٤) أعيان الشيعة ج ١١ ص ٢٧٥ - ٢٧٦

Bernard Lewis: The Origins of Ismailism, p. 42. (\*)

(r-c)

تكوين فرقة شيعية ثورية ، تمكنت فيما بعد من جذب جميع الفرق الشمعية الآخرى. إليها . بحيث أخذ الجميع يتسابقون في الاعتراف بإمامة إسهاعيل وأبنائه من بعده .

وإذا صح ذلك فحكيف نفسر إقرار إسهاعيل أباه جعفرا على تبرئه من أبي الحطاب؟ وهل كان ذلك تقية (١) منه ، أم أن ذلك برجع إلى عقيدة راسخة في نفس إسهاعيل ؟ ويظهر أن إسهاعيل كان يجارى أباه خوفا من العباسيين . هذا إذا صح أنه أقر أباه في انتقاضه على أبي الخطاب ، لأن الرواية تذهب إلى أن إسهاعيل كان لا يزال طفلا في ذلك الحين . ونحن نعلم أن انتقاض جعفر الصادق على أبي الخطاب (٢) كان بعد قيام الدولة العباسية ، وأن إسهاعيل لم يكن في ذلك الوقت ظفلا ، بل كان رجلاكامل الرجولة مما يبعث على الشك في صحة هذا القول ، ويوحى إلينا في الوقت نفسه بأن إسهاعيل قد بدأ ينظر إلى الإمامة وزعامة العالم الإسلامي نظرة عملية .

منهذا نستطيع أن مذهب إلى القول بأن بعض الأئمة العلويين قد غيروا ، منذ أيام إسهاعيل ، السياسة الني سار عليها على بن أبي طالب مع ابن سبأ ، ومحمد بن الحنفية مع المختار بن أبي عبيد الثقني الكيساني ، وجعفر الصادق مع أبي الخطاب . وإن هذه السياسة الجديدة كانت تعنى باستغلال الفرص الملائمة لمصلحة الدعوة العلوية . ولذلك أصبحت سياسة هذا النفر من الأئمة العلويين سياسة تقوم على المنفعة وحدها ، وهذه السياسة لابد أنها لم تعجب المعتدلين ،ن الشيعة أو الأئمة الآخرين . يتضح ذلك من موقف جعفر الصادق من ابنه إسهاعيل وأفصاره . وعلى عكس ذلك

<sup>( )</sup> أى أن يظهر خلاف ما يسمأن خوما .

<sup>(</sup>۲) ذكر الداعى جعفر بن منصور أمه ,, جاء عن بعض أسحابه ( إسماعيل ) ، وكان من دعوة الى الحطاب ، أنه قال : رأيت إسماعيل عند منصر فه من الكتاب ، فأجلسته في حجرى ، وقبلت رأسه ، وقبلت : ما أعجب أحركم ... ؟ فقال : بأى الأمور تعجب يافلان ؟ مقلت : يقول لنا أبوك بالأمس أبو الحظاب معدن سرنا وعيبة ( وعاء ) علنا ، واليوم يلمنه ويأمرنا بالبراءة منه ، فقال : يافلان ، وسماء ، إن الله حل وعز لما دعا السموات والأرض وذلك قوله : , اثنيا طوعا أو كرها قاتا : أنينا طا تعين ، فكاننا مطيعين في إجابهم ، فلذلك صاروا معسومين ، وسائر الاتباع لهم مستقر ومستودع . . . وإن أبل الخطاب عن استردعه الله علنا ، فلذلك ما يولايتنا ، فلما أصد في دينه قبض الله وديعته ، فتبرأنا منه . فين أي هذه الأمرر أنت تعجب ؟ ، هم أمرار النطقاء ص مه ح ٢٠ .

وجدت هذه الحركة الاندفاعية الجديدة رواجا كبيرا بين غلاة أنصاره، فحمل لواءها أخيرا ميمون القداح وأبناؤه، وكانوا من أخلص تلاميذ هذه المدرسة، وتركزت عصارة هذه الأفكار الجديدة في جماعة الإسماعيلية.

والخلاصة أن جعفرا الصادق عهد إلى ابنه إسهاعيل بالإمامة من نعده، ولكنه نزل عن هذا التعيين الآول، ومنحه ابنه الأصغر موسى الكاظم؛ وذلك إما لوفاة إسهاعيل في حياة أبيه، أو لاتهامه بشرب الخر، لكى يبعد الشكوك عن نفسه وعن جماعته، بعد أن اتضح للعباسيين أن إسهاعيل كمان على صلة ببعض الغلاة، أو أن جعفرا فعل ذلك ذرا للرماد في العيون، حتى يستطيع الإمام المستقر الحقيق، وهو محمد ان إسهاعيل، النهوض بأعباء الدعوة سرا.

### انقسام العلويين بعد جعفر الصادق

على أن موت جعفر الصادق أوجد حالة خطيرة من الاضطراب بين أنباعه وأبنائه ، فهناك جماعة ظلوا على وفاتهم لجعفر الصادق ، ونادوا بمهديته وانتظاره وقالوا : إنه لم يمت ، وإنه سيعود ليملز الارض عدلا بعد أن ملت جورا ، ويسمى هؤلام ، الجعفرية ، إلا أن هذا الفريق ضعف والمحى على مر الزمن .

ومن هؤلاء الانصار جماعة اعتقدوا إمامة عبد الله بن جعفرالمعروف بالأفطح، وفيهم يقول الداعى إدريس (١) عماد الدين: واعتقدت فرقة أخرى إمامة الأفلح (الصواب الأفطح) عبد الله بن جعفس، فمات في عصر أبيه وهو منقطع الولد، فبطل مالفقوه من الترهات.

والواقع أن هذا الفريق قد قضى عليه لأمور منها: منافسة الفرق القوية الآخرى له، ولا سيما جماعة الاثنا عشرية والإسماعيلية، ومنها أن الأعطح مات بعد حياة أبيه، لاكما ذهب إليه إدريس، ولم يعرف أن جعفرا الصادق نزل له عن الإمامة. أضف إلى ذلك أنه مات ولم يعقب ولدا ذكرا بما أضعف مركز المنادين بإمامته، ونستطيع أن ندرك من حركة الافطحية كيف اتخذوا الانتاء إلى أهل

<sup>(</sup>١) زهر المماني ( من المنتخب من كتب الاسماعيلية ) ص ذه

البيت وسيلة للتمتع بالنفوذ والجاه . ولا غرو فإن الأفطحية كانوا يدركون تمام الإدراك عدم أحقية الأنطح الذي تشيعوا له لهذا الغرض فحسب .

وهناك جماعة قالوا بإمامة محمد بن جعفر الصادق ، ويسمون و المحمدية ، به ويدعى هؤلاء أن محمد بن جعفر إمامهم ، وأنه ثار على العباسيين وحاربهم فى مكة . ولا يعترف الإسهاعيلية له بالإمامة . لأن جعفرا لم ينص عليه ، ولانه حارب العباسيين فى الشهر الحرام وفى البلد الحرام ؛ ثم لانه اتبع هو وأصاره طريقة العلويين التى كان نصيبها الإخفاق ، فلم و يتخذوا لانفسهم دار هجرة يعتصمون بها ، ويجاهدون عدوهم منها ، ثم يفتحون بعد ذلك دار هجرة ، (١) . هذا إلى أن العباسيين عبثوا به ، وجعلوه يقر على نفسه وعلى دعوته بالحطأ ، كما تبرأ هو من دعوته ، وأقر على نفسه بالضلال . و والشيعة بأسرها مجتمعون على أن الإمام الذى يقوم بمكة لا يُذكل له رأيه ، (٢) .

وقد تكونت جماعة قوية أخرى تنادى \_ على ما رأينا \_ بإمامة إسماعيل بن جعفر ، وهم الإسماعيلية ، وانصوى أكثر الشيعة تحت لوام موسى الكاظم ، وسموا \_ على ما رأينا \_ الموسوية (٣) ثم الاثنا عشرية . على أن الأبطحية والمحمدية لم يكن لهم من الشهرة ما كان المرسماعيلية أو الموسوية .

ولا يعزب عن أذهانسا أن الاضطراب المذهبي الذي أعقب موت جعفر الصادق قد ساعد على نجاح فريق الإسهاعيلية. فقد أخذ ابنه محمد يدعو إلى نفسه في الحفاء، واستغل اشتغال العباسيين بتتبع الطوائف العلوية الاخرى التي تكلمنا عليها من قبل.

#### (ب) إمامة محمد بن إسماعيل

مات إسماعيل حول سنة ١٤٥ هـ، ولا بنه محمد من العمر أربع عشرة سنة. وقد

<sup>(</sup>١) جعفر بن منصور : أسرار النطقاء من 🗽

<sup>(</sup>٢) المسدر نفسه

Defrémery: Essai sur l'Histoire des Ismaéléens (r). de la Perse, p. 12.

ولاه أبوه عهده و نص على إمامته فى حياة جده جعفر الصادق. أى قبل سنة ١٤٥ه، فعل ذلك لأن الإمامة \_ على ما يقولون \_ لا ترجع القهقرى. ويرى بعض الإسماعيلية أن جعفرا الصادق لما عين موسى الكاظم ليكون سترا على محمد بن إسماعيل استبد موسى بالأمر دون محمد بعد موت الصادق (١). ويرى بعض آخر أن جعفرا الصادق عهد إلى ميمون القداح \_ وكان من أخلص رجالهم \_ برعاية محمد بن إسماعيل ، وأن ذلك كان فى طفولة محمد لا عند موت أبيه (٢).

ويبدو أن محمد بن إساعيل كان يعمل على نشر الدعوة لنفسه وهو بالحجاز. وقد اشتهر أمره بعد وفاة جده جعفر الصادق، واستطاع أن يموه على العباسيين طوال عهد المهدى ( ١٦٨ — ١٦٨ هـ) وجزءا من عهد الرشيد ( ١٧٠ — ١٩٣ هـ)، وساعده على ذلك إمعان أنصاره في التخفي واشتغال المهدى والهادى بحرب الزنادقة والعلوبين الثوار. وكأن محمد بن إسهاعيل قد تعلم من جماعة العباسيين السرية (الآبي هاشمية) التي استطاعت بفضل إمعانها في التخفي أن تقلب العرش الأموى؛ ولذلك فرق « دعاته السيارة في جزائر الأرض (٣)، وأمر أهل الجزائر بإقامة الدعرة باسمه ، فعمرت الأرض، وانتشر الأمر، وأقبلوا في السياحة لنصب دار هجرة لهم ، (٤).

غير أن محمد بن إسهاعيل آدرك استحالة بقائه فى المدينة بعد اشتهار أمره فى عصر الرشيد الذى يعتبر عهده العصر الذهبي للعباسيين، والذى استطاع بنشاطه المتصل أن يخمد الثورات ويقضى على إدريس بن عبد الله وأخيه يحبي، كما استطاع فى الوقت نفسه أن يرقب حركات محمد بن إسهاعيل ويعمل على اقتناصه. ولكن محمد ابن إسهاعيل أدرك خطر الرشيد على دعوته، فأعد للامر عدته، فاتخذ سردابا له فى داره بالمدينة، حتى إذا ما شعر بدنو الخطر فر هاربا. وتتفق المصادر السنية والإسهاعيلية فى القول بأن محمد بن إسهاعيل استطاع أن يتوغل فى شرق المملكة

<sup>(</sup>١) الداعي إدريس: زهر المائي ص ١٩ ، ١٩

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه س ٢٧

<sup>(</sup>٣) البحزيرة عند الاسماعيلية هي الاقليم الرئيسي من إقليم الدعوة .

 <sup>(</sup>٤) جعفر بن متصور : أسرار النطقاء ص ٢٠

الإسلامية. فيرى بعض (١). أنه قصد فرغانة واستقر بها ، ويرى بعض آخر أن استقراره كان بنيسابور (٢) حيث تزوج هناك ، وأبجب ابنه عبد الله الرضى الذى عهد إليه بالإمامة من بعده (٣) ، على حير ترك إبنيه إسماعيل وجعفرا فى المدينة ، ولم يكن لهما من الإمامة شيء.

و برى رشيد الدين (٤) أن محمد بن إسهاعيل فر مَن المدينة إلى العراق فالرى ، ومنها إلى دوماوند ، وهو جبل قريب من الرى ، واستقر هناك بقرية تدعى سملا ، أطلق علها فما بعد , محمد أباد , (٥) نسبة اليه , وإن فرار الإمام محمد من المدينة لم يكن خوفا من العباسيين . وإنما كان لنشر الدعوة وإنفاذ أبنائه ودعاته إلى كافة أنحاء العالم الاسلامي ؛ لأنه كان من السهل على من يقيم خارج بلاد الحجاز أن يتصل بالبلاد الأخرى . هذا من جمة ، ومن جمة أخرى ، فإن هرب محمد بن إسماعيل قد حدث بعد موت جعفر الصادق في سنة ١٤٨ ه. وكان قد أقام موسى الكاظم ( - ١٨٣ هـ ) وصياً على محمد بن إسهاعيل. ولعـــــل موسى حاول الاستثنار بالإمامة دون محمد الذي خشي إفشاء سره على يد الموسوية ، وأدرك استحالة رواج الدعوة إليه إذا بق بالحجاز؛ ولذلك آثر الفرار منها إلى بلاد يسهل عليه التردد علما من حين إلى حين . ولذلك نراه لا يفتر عن الانتقال ؛ فطورا نراه في فرغانة والرى ، وطورا آخر فى سورية ، بما يدلنا على أنه كان يخاف بأس الرشيد ، ويؤيد بطلان الرأى القائل بأنه كان على وفاق مع هذا الخليفة ، . و إنه كان لايترك السعى إلى السلطان من نتى العباس بعمه الإمام موسى الكاظم عليه السلام، وهو مع ذلك يبره . وقد آل أمر سعيد به أن قبض عليه الرشيدَ وحبسه . . . حتى مات وحظى بعده ان أخيه محمد بن إسهاعيل هذا عند الرشيد ، ومات ببغداد ، (٦) .

Ivanow: The Rise of the Fatimids, p. 30. (1)

<sup>(</sup>٢) الداعي إدريس: زهر المعاني س عه

 <sup>(</sup>٣) نفهم من ذلك أن مولد الأمام المستور الثانى ـ عيد الله ـ كان بعد فرار أبيه من المدينة في عهد الرشيد ، اى بعد سنة ١٧٠ ه بزمن طويل .

<sup>(،)</sup> جامع التواريخ : المجلة الأسيوية الملكية سنة ١٩٣١ ص ٢٢٢

<sup>(</sup>ه) يقرل الاماعيلية إن موسى الكاظم ادعى الأمر له ولولده من بعده ، المنتخب ص ٥١

<sup>(</sup>٦) عبد الله بن سراج : صحاح الآخبار ص وي ــ ٦٦ . ويتمارض هذا مع مراجعنا الانهاعيلية الني تذهب إلى العول بأن محمد بن إلماعيل مات في فرغابة أو في انيسابور .

هذا عن فرار محمد بن إسماعيل من المدينة . أما عن مركزه فى الدعوة ، فإنه يعتبر أول الأئمة المستورين الذين ينتهون بظهور سعيد وقيام الدولة الفاطمية فى المفسرب سنة ٢٩٧ه. وكان يسمى قبل فراره والإمام محمد، ، أما بعد ذلك فقد أصبح بطلق عليه و الإمام المكتوم أو المستور، ، وهو بذلك أول من أوجد دور الستر الاول عند الإسماعيلية .

ويعتبر الإسماعيلية محمد بن إسماعيل الناطق السامع، وأن إمامته كانت بداية دور جديد في تاريخ الإسماعيلية ، بل يذهبون إلى القول بأنه أتى بدين جديد ، نسخ به الشريعة التى سبقته ، حتى لقد فضله الاسماعيلية على أبيه إسماعيل خاتم الائمة الصمت . فهو في نظرهم قد جمع بين درجتى النطق والإمامة . ورفع عنهم التكاليف الظاهرية للشريعه ممناداته بالنأويل ، واهتمامه بالمعنى الباطن وغضه من شأن المعنى الظاهر ، ولذلك قيل فيه : « وإنما خص محمد بن إسماعيل بذلك ، لانتظامه في سلك مقامات دور الستر ، لانك إذا عددت آدم ووصيه وأئمة دوره ، كان خاتهم الناطق ، وهو نوح عليه السلام ... وإذا عددت عيسى ووصيه وأئمة دوره ، كان محمد عينياته متسلما مراتهم ، وهو الناطق الحاتم للنطقاء ، وكان وصيه عليه السلام بالفضل خفردا به . فراتهم ، وهو الناطق الحاتم للنطقاء ، وكان وصيه عليه السلام بالفضل خفردا به . وإذا عددت الأئمة في دووه كان محمد بن إسماعيل سابعهم (۱) . وللسابع قورة على من تقدمه ، فلذلك صار ناطقا و خاتما الأسبوع ، وقائما وهو ناسخ شريعة صاحب الدور وعطلت بقيامه ظاهر شريعة محمد عينيا المبطن فيها (۲) » . ويقول فيه المعز لدين الله ، وعطلت بقيامه ظاهر شريعة محمد عينيا ، ولاسرارها كاشفا ومجليا ، فأزال عن أنباعه عورا و خبطا لما كان لمعانيها مبينا ، ولاسرارها كاشفا ومجليا ، فأزال عن أنباعه وأشياعه اعتقاد الظاهر على ما فيه من تعطيل وتشبيه للمبدع الحق محلوقاته (٤) » .

<sup>(</sup>١) نعلم أن إلماعيل هو الامام السابع ، ويظهر أن الداعى إدريس يريد أن نقول : إن الامام الحق بعد جعفر الصادق ( الامام السادس) هو محمد بن إساعيل ، وأما أبوء فكان واسطة اتصال بين جعفر الوالد إلو محمد الابن .

<sup>(</sup>٧) الداعي، إدريس : زهر المالي س ٥٩

 <sup>(</sup>٣) المصدر نفسه حيث يقول أيضاً هو ,, مترجم القرآن ومفسره ، ومظهر بيانه رمنوره ، وقائم
 يوم القيامة ، ، ،

<sup>(</sup>ع) ويقول الداعي ادريس ( زهر المائي س ٧٤ ) عن ميمون القداح ,, مهر ميمون بن غيلان

كان محمد بن إسماعيل يعتمد فى نشر هذه الدعوة على حجته ميمون القداح الذى يذكر الإسماعيلية أنه من نسل سلمان الفارسى ، وسنرى أن أسرة القسداح سوف تلعب دورا هاما فى تاريخ الإسماعيلية ، وأن محمدا لم يمت حتى كان قد وضع مع حجته ميمون أسس الدعوة الإسماعيلية . ولا نعرف بالضبط سنةوفاة ميمون . على أن هذه الوفاة لابد أن تكون قد حدثت بعد سنة ١٨٣ ه ، وهى السنة التى توفى فيما موسى المكاظم ، لأن ميمونا عاش بعد الكاظم على ما ذهب إليه صاحب صحاح الاخبار .

ترك محمد بن إسماعيل كثيرا من الأولاد، ومن هؤلاء عبد الله الذى ولاه أبوه عهده. أما إسماعيل وجعفر فقد رأينا أنه لم يكن لها من الأمر شي. ومن أولاد محمد، على بن الليث وأحمد والحسين. وقد تمكن العباسيون من الفتك بابنه على بومن شم هرب ابنه أحمد بن محمد إلى خوارزم، ولا قعرف ما حدث له هناك. كا عين محمد بن إسماعيل ابنه الحسن ليعمل باسم ابنه وولى عهده عبد الله الرضى، فظل مخلصا الآخيه لولا أن بعض الدعاة حاولوا إقامة الدعوة باسمه، وإن كان ذلك على مخلصا الآخيه ويقال إنه قصد خوارزم للاتصال بأخيه أحمد بن محمد بن إسماعيل، فقبض عليه وقتل هو وجميع أقاربه ومن معه من أهل بيته، حتى إنه لم يبق منهم إلا أحمد بن محمد بن إسماعيل، وعبدالله الرضى . أما أحمد فلم نعرف عنه شيئا كما تقدم. وأما عيد الله فقد انتقلت إليه الإمامة بعد أبيه.

### (ح) إمامة عبد الله الرضى بن محمد بن إسماعيل

ولد عبد الله بن محمد الملقب بالرضى والنــاصر أو العطار فى نيسابور ؛ ويعتبر أول الحلفاء(١) عنــد الإسماعيلية . ويذكر صاحب كــتاب دستور المنجمين(٢) أنه عبد الرحمن بن محمد بن إسماعيل . وقد ولد فى عهد الرشيد أو بعده . وأحاطه أبوه

ت ابن بيدر بن مهران بن سلمان العارسي ، كفيل محمد بن إساعيل ومستودع أمره ... وميمون من أولاد سلمان ، وسلمان من أولاد إسحاق بن يعقوب أهل الاستيداع والفائمين بالبلاغ والابلاغ ،، .

<sup>( )</sup> الخليفة الاسماعيلي هو الامام الصامت الأول ، فهو شبيه بالحسن بعد على

De Goeje: Memoires, vol. ii. p. 203. (1)

بفريق من دعاته المخلصين ، كما غلا هو وأنصاره فى إخفاء أمر ابنه عبد الله هذا حتى لا يقع فى قبضة العباسيين . وهكذا نصب « محمد بن إسماعيل ، له حجبا ، وأمركل واحد من الحجب والحجب أن يتسمى باسم الإمام . هن أخذ العهد على مستجيب سمى له أحد أولئك الحجب ، حتى يمضى الوهم اليه سترا على صاحب الأمر (١) ، وهذا ما جعل التحقق من شخصية الأثمة المستورين متعذرا على الناس سنيين كانوا أم شيعيين ، وأصبح من الصعب التفريق بين الحجج والأثمة لا تماق أكثرهم فى التسمية . أضف إلى ذلك أن رؤساء الدعاة فى جزر الدعوة الرئيسة و بحارها ، كانوا بختلفون فيما بينهم ، فى ذكر أسماء الأثمة حتى كان ذلك من أهم العوامل التى حفظت الأثمة المستورين وحالت دون التعرض لأشخاصهم .

اتخذ الإمام عبد الله الرضى من عبد الله بن ميمون القداح حبجة له وحبجابا . ولا ندرى هل كان لسكل من الإمام والحبجة اسم آخر غيير اسمه الذى اشتهر به ؛ فإن محمد بن إسماعيل كان يسمى الميمون ، كما كان حبجته يسمى ميمون القداح . ويظهر أن لكل منهما اسها وتسمى الإمام عبد الله الرضى باسم حجة عبدالله القداح . ويظهر أن لكل منهما اسها بل أسهاء أخرى . والمهم عندنا أن اتفاق اسمى الحبجة والإمام ينبغى أن لا يجعلنا نخلط بين شخصيهما كما ذهب إليه ما،ور (٣) ، أو أن ننني وجود واحد منهما كما نفاه بعض السنيين والإسهاعيلية (٣) . يقول الداعى إدريس في عبد الله هذا (٤) : إنه وكتم نفسه ، وستر حجته وحدوده ، فكان حجته وحجابه عبد الله بن ميمون رضوان الله عليه .»

ويدلنا على إمعان عبد الله في التخفى ، ما ذكره هذا الداعى نفسه : . وكارف استتاره كظلمة الليل الشديد ، وذلك لما غلب الباطل على الحق ، ولشدة دولة

<sup>(</sup>١) زهر الممانى ص ٤٥ . ويزيد على دلك : ٠. وجرت بذلك السنة والبطبية فى الأنمة المستورين النائة - فى ذلك أن الدعاة فى أوضاعهم يسمون هؤلاء الآنمة بأسهاء مختلفة ما انفق منها فى ذلك اثبار ،،

Polemics on the Origin of the Ismailism, pp. 70-1 (7)

<sup>(</sup>٣) حيث يغلو السقيون فينفون وجسود الآئمة المستورين ويقلو بعض الاسماعيلية فينفى وجسود بني القداح من الحجج

<sup>(</sup>٤) زهر المعاني ص ٥٥

الظلمة من آل العباس، وعظم الريب والوسواس. وكان لشدة استتار الإمام عليه السلام إذا أخذ أحد من حدود دينه العهد على مستجيبين لدعوته يتول له: وإنك سمعا وطاعة لولى العصر، ولا يفوه باسمه ، وإذا ترشح فى العلم، وعلت فيه درجته وارتفعت منزلنه ، كتب له اسم الحجب ، ولا يكشف له اسم إمامه ولا يبيئه بإشارة ولا عبارة فى كلامه إلا بحد قد بلغ الإطلاق ، واستحق معرفة إمامه باستيجاب واستحقاق » . وإذن كانت هنالك دعوة سرية إساعيلية منظمة فى أيام باستيجاب واستحقاق » . وإذن كانت هنالك دعوة سرية إساعيلية منظمة فى أيام المأمون ، وكان استتار الأئمة قد بلغ غايته . كما كانت بلاد خوزستان مكاناً رئيسا للشمواز ، إلا أنه كان كثير الترحال ، فنراه يقصد مازندران (طهرستان) ، ثم بعود إلى الاهواز .

أدرك الإمام عبد الله هذه النهضة العلمية الكبيرة التي راجت في عهد الرشيد وبلغت ذروتها في عهد المأمون. وتأثر بها ذلك الإمام وأثر فيها، لكنه لجأ إلى الاستتار، فلم يقم بما قام به ابنه العلامة أحمد بن عبدالله، الذي قيل إنه واضع تلك الرسائل الذائعة الصيت التي تعرف برسائل إخوان الصفا. أما الإمام عبد الله فلم ديظهر علمه لأحد ولا أطلع عليه ولا عرفه إلا حملة العرش (كبار حدود دعوته) القائمون بأمر الله، أمناه خليفته، وفضلاء حججه المنصوبون في دعوته، (١)

ويعرف الإمام عبدالله الرضى عند الإسهاعيلية بالإمام عبد الله الآكبر، ويعتبر أول الآئمة المستورين الذين استقروا بسلمية؛ وذلك أن العباسيين تقبعوه فى عهد المأمون، فقتلوا ابنه وفتكوا بعامة أسرته بما اضطره إلى الهرب مع ابنه أحمد ـ ولى عهده فى الإمامة، والتنقل هنا وهناك، فقصدا مازندران فالأهواز، ثم انجها إلى سامرا ومنها قصداً سلمية من أعمال حمص. فادعى عبد الله للهاشميين هنالك أنه واحد منهم، وظل فى سلمية موضع الاحترام والتبجيل لتقواه وجوده، كما لم يصرح باسمه ولا باسم ابنه أحمد. ولكن متى حدث ذلك ؟ بما ورد فى كتاب عيون الاخبار (٢)

<sup>(,)</sup> زهر الماني س وه

Ivanow: The Rise of the Fatimids, pp. 33-34 (v)

نستطيع أن نقول إن ذلك حدث بعد أن عهد المأمون إلى على الرضا بالخلافة من بعده ، أى قبل سنة ٢٠٠٣ ه .

وإذن لم يكن خروج عبد الله من الأهواز مع ابنه أحمد انشر الدعوة فقط، وإنما كان فرارا من الاضطهاد الذي حاق بأتمة الإسماعيلية وأمرائهم: ومن ثم كان هربه مفاجأة الحشير من دعاته الذين لم يستطيعوا العثور عليه إلابعد مشقة (۱). وكان موته بسلمية، ويعتقد بعض الإسماعيلية خطأ أن الحلفاء الفاطمين أحضروا جثته من سلمية إلى القاهرة (۲). ولكن هلكان حجته عبد الله بن ميمون القداح معه ؟ يبدو أن عبد الله لم يكن يفارق إمامه، لأنه حجته ونائبه، ورتبة الحجة تبلى رتبة الإمام في حدود الدعوة، ولأن الحجة والإمام كانا يتخذان معاً من دار هجرتهم في خوزستان وبخاصة في الإهواز مستقرا. ولذلك لم يصب من كان بالأهواز منهم بسوء، أما إخوة الإمام عبد الله وأبناؤه الآخرون الذين كانوا موزعين بين نهاوند والرى ونيساور وخوارزم فقد فتك بهم العباسيون، إلا أنه لا يبعد أن يكون عبدالله القداح قد بقى في الأهواز يقيم الدعوة لإمامة من هنالك، ليحوطه بسياج من التخني والاستتار. ومهما يكن من شيء فإن موت عبدالله الرضي قد حدث في أولخر عهد المأمون أو في أثناء حكمه ببغداد على الأفل.

### (٤) إمامة أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل

تولى أحمد بن عبد الله إمامة الإسماعيلية بعد وفاة أبيه عبد الله ، وكان ذلك بسلمية ، واتخذ عبد الله بن ميمون حجة له ، كما اتخذه أبوه من قبل . وعاصر هـذا الإمام الخليفة المأمون ، وساهم لحـد كبير في النشاط النقافي وقتئذ ، فألف كتابه المعروف باسم رسائل إخوان الصفا رغبة منه في المحافظة على الدين الصحيح ، على ما ذهب علماء الإسماعيلية ، وحتى لا تطغى الفلسفة اليونانية التي راجت في عهد المأمون على التفكير الإسلامي . بل لقد رمى الإسماعيلية المأمون العباسي بالميل إلى

Ivanow: The Rise of the Fatimids, p. 29.

<sup>(</sup>۲) ومن أشهر أيناء عبد الله ابنه أحمد ثم إبرهيم . أما أحمد فهو خليفته ، وأما إبرهيم فلم نعرف عنه شيئاً كايراً اللهم إلا أن أيناءه كالوا بسلبية عند فرار المهدى وأنهم قناوا على يد الحسين بن زكرويه -

الإلحاد، وقالوا فى سبب تأليف الرسائل إن المأمون , أراد أن يظهر علم الهيئة . ويحمل معرفتها الحساب والثواب والمعقاب ، ليرى الحاق أن الذى جاء به محمد عَلَيْكُنْ لا أصل له ، وأن الصحابة لما لم يتيقنوا ذلك عملوا بعلى عليه السلام ما عملوا ، وأنهم فى ذلك مصيبون ، وأن لا ذنب عليهم ولا عيب ينسب إليهم فى قتل ذرية النبوة قضاء بما طيّل من دماء قريش ، فلما علم ولى الحق ذلك صنف الرسائل (١) ،

كذلك ذهب الإسماعيلية إلى أن تقرب المأمون إلى العلوبين لم يكن عن عهيدة عالصة ، بل كان وسيلة للايقاع بصاحب الزمان الإمام المستور أحمد بن عبد الله ، وأن كثيرين مر كبار الدعاة العلماء ذهبوا ضحية هذه السياسة ، لاعتقاد المأمون أنهم من الأثمة (٢). ولا يهمنا أن نبحث عن سبب إخلاص المأمون للعلوبين أو نفاقه معهم ، إنما يهمنا أن نقول إن هناك دعوة إسماعيلية سرية منظمة ، انتشرت بصورة أثارت مخاوف المأمون ، فعمل على استئصالها ، وأن أكثرية القائمين بهداد عوة كانوا من العلماء ، فإمامهم عالم كبير ومؤلف ذائع الصيت ، وحجتهم عبد الله بن ميمون القداح من أبرز علماء عصره ، ودعاتهم بمدن نبغوا فى وحجتهم عبد الله بن ميمون القداح من أبرز علماء عصره ، ودعاتهم بمدن نبغوا فى العلم في عصره ، وهكذا ساهم الإسماعيلية في النشاط العلمي في عصر المأمون .

وليس من شك في أن الإمام أحمد بن عبد الله شاهد الثورات التي قامت في وجه المأمون ، واشترك حجته عبد الله في إحدى هذه الثورات . وليس من شك أيضا في أنه أدرك ثورة بابك الحرمي وأنصاره الحرمية على العباسيين في أواخر عهد هذا الخليفة . ولا يبعد أن يكون زعماء الإسماعيلية قد انتهزوا تلك الفرصة وعملوا على جذب فلول هؤلاء الثوار إليهم ، حتى أطلق بعضهم على جماعة الإسماعيلية اسم الحرمية ، وصفوة القول أن سلمية قد اتخذها الأثمة الاسماعيلية دار هجرة منذ عهد المأمون ، وأصبحت المركز الرئيس للدعوة ، فكان ينتشر منها الدعاة في الاقاليم المأمون ، وأصبحت المركز الرئيس للدعوة ، فكان ينتشر منها الدعاة في الاقاليم

<sup>(</sup>١) زهر المماتي ص ٦٠ - ٦١

<sup>(</sup>v) (vanow: The Rise of the Fatimids, pp. 36-7 ويذهبون إلى أن المأمون قتل عليا الرضا لأنه لم يكن كعلما. الابهاعيلية ودهاتهم في المعرفة.

الختلفة لبث الدعوة باسم الامام أحمد بن عبد الله ؛ إلا أنهم كانوا يخفون اسمه عن الناس .

ولم تذكر المراجع الاسماعيلية والسنية تاريخ وفاة أحمد بن عبد الله ؛ إلا أنها تذهب إلى القول بأنه تزوج وهو بسلمية ، وأنجب فيها ابنه وخليفته الامام الحسين(١)، فكان أحمد ثانى الخلفاء ، وابنه الحسين ثالثهم . ويرى البعض أنه أنجب ابنا ثانياً هو محمد الملقب سعيد الخير (٢).

#### (ه) إمامة الحسين بن أحمد

ويكنى الحسين المقتدى (٣) أحيانا والزكل (٤) أحيانا أخرى . وكان أبعد شهرة من أبيه : فن الناحية العلمية عمل على تثقيف أشياعه «وبث العلوم الشيعية وأظهرها ، ، وشرح الرسائل في كتاب أسهاه « الجامعة » (٥) .

وأما من ناحية رواج الدعوة فقد انتشرت في كشير من بقاع العالم الإسلامي في عهد الحسين. ويرجع هذا إلى أن أمور الدعوة كانت قد مهدت من قبل، ووضت رياستها في يد حجته المسمى أحمد الحكيم، وهو الذي ذهبنا إلى أنه أحمد أبا الشلعلع ابن عبد الله القداح. ويمتاز أحمد بالمقدرة الفائقة، ولذلك انتشرت الدعوة في عهده بشكل أثار مخاوف العباسيين وأنعش قلوب الاسماعيلية حتى اعتقدوا قرب ظهور المهدى. ويمتاز عهد الإمام الحسين بانتشار الدعوة الاسماعيلية في المين على يد تابعه ابن حوشب، وفي بلاد المغرب على يد الداعيين الحسلواني وأبي سفيان، وبين القرامطة على أيدى أبناء القداح ، وفي بلاد فارس وخراسان على أيدى أبناء القداح أبضادا)

Ivanow: The Rise of the Fatimids, pp. 35-36.

Ibid., p. 40 (r)

<sup>(</sup>٣) الداعي عاد الدين: زهر الماني س ١٣

Ivanow: The Rise, p. 36. (1)

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, p. 30 (e).

<sup>(</sup>٦) الداعي إدريس: عبون الأخبار في .7-36 The Rise of the Fatimids, pp. 36-7

وقد استطاع الإمام الحسين أن يبلغ ذلك النجاح، لأن الدولة العباسية قد أخذ الصنعف يدب فى جميع أجزائها ، ولأن الخلفاء لم يعمد لهم ذلك النفوذ الذي كانوا يتمتعون به فى العصر العباسى الأول. ولذلك أحدقت بهم الثورات ، حتى إنهم لم يستطيعوا التفرغ للقضاء على الإمام الحسين وعلى دعوته .

وقد نتساءل كيف استطاع الإمام الحسين البقاء في سلبية آمنا مطمئنا دون أن تنساله يد العباسيين والسنيين ؟ الواقع أن جود الحسين وكرمه وثروته الصنخمة ، وبذله الأموال الطائلة ، كان لكل هذا أثر يذكر في تهدئة أعدائه وكم أفواههم . هذا إلى ادعائه أنه هاشمي ، وتفانيه في إظهار حبه للهاشميين بسلبية ، وإمعانه . في التخفي ، وتفاني أنصاره في طاعته \_ كل ذلك قد ساعد على إقرار الدعوة في سلبية خاصة وفي كافة أنحاء العالم الاسلامي عامة . واليك هذا الوصف الرائع الذي أمدنا به محمد اليماني عن سلبية :

«وكان ( الحسين ) يعاشر قوما من أهل سلية هاشمين من ولد عبد الله بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم . وكان يظهر لهم أنه عباسى . . . وكانت الأموال والمذخائر تحمل من كل بلد من قبل الدعاة إليه إلى سلية . وكان الامام قد حفر سردابا فى الأرض من الصحراء إلى جوف داره بسلية طوله اثنا عشر ميلا . وكانت الأموال والذخائر تحمل على الجال ، فيفتح لها باب السرداب فى الليل ، وتنزل فيه بأحمالها عليها ، حتى تحط فى داخل الدار وتخرج فى الليل ، ويهمى على باب السرداب بالتراب فلا يدرى به أحد . وكانت الأموال عظيمة ، حتى يقال : إنه ما كسب المهدى - قدس الله روحه - بعد أن فتح الله له إلا نحوا مما خلف بسلمية ، (١) . بهذه الوسائل استطاع الأئمة المستورون وحججهم أن يلقوا شيئا غير قليل من النجاج .

وكان أبو محمد عبيد الله المهدى حجة للإمام الحسين فى أخريات حياته ، لأنه من سلالة القداح ـ على ما سبأتى ـ ولانه اتخذ مستودعا لنقل الإمامة من الحسين إلى. ولده أبى القاسم الذى ولى الخلافة بعد عبيدالله المهدى وتلقب القائم. وصفوة القول أن،

<sup>(</sup>١) محمد بن محمد الياني : سيرة جعفر الحاجب ص ١٠٨

الأئمة المستورين اتخذوا سلبية منذ أوائل القرن الشالث مركزا رئيسا لدعوتهم. واتخذوا من ضعف الدولة العباسية، واضطراب بلاد الشام عاصة فرصة سانحة لتبحقيق أغراضهم. وعلى الرغم من تولية ابن طولون مصر، وعمله على تنظيم شئون بلاد الشام، فقد عرف عنه أنه كان يعطف على الشيعيين، حتى لقد نسب البلوى سلاد الشام، فقد عرف عنه أنه كان يعطف على الشيعيين، حتى لقد نسب البلوى سلبية مركزا للأئمة الاسماعيلية وحججهم قد حول الشرق الأدنى وبلاد المغرب المل معسكرات إسماعيلية، ولا غرو فإن قرب سلبية من العراق وبلاد العرب، وخاصة بلاد البحرين واليمن، قد ساعد الإسماعيلية على المنساداة بقرب ظهور المهدى ، وتسابق القرامطة وابن حوشب حداعى اليمن حوابو عبد الله الشيعى، المهدى ، وتسابق القرامطة وابن حوشب حداعى اليمن حوابو عبد الله الشيعى، على ما سنرى ، وهكذا استطاع هؤلاء الأئمة وحججهم أن يديوا دفة الدعوة إدارة محكمة دون أن يناطم أذى أو تلحق بهم سيوف العباسيين. ولما تولى عبيد الله المهدى أمر الدعوة ، كان هؤلاء الأئمة قد مهدوا له السبيل ، وأزالوا ما اعترضه من العقبات ، وقد تم نجاحه المنقطع النظير على أمدى الأثمة الذن سبقوه .

# ٣ - نواب الأُمَّ: الاسماعيلية مه بيت القراح (١)

#### (١) ميمون القداح:

كان ميمون القداح أول من اتخذه الأئمة المستورون حجة ونائبا لهم. وقد وأينا أن جعفرا الصادق جعله حجابا وسترا على حفيده محمد بن إسماعيل-(٢) أول الائمة المستورين. وتذكر المراجع السنية المعتدلة، والمصادر الاثنا عشرية أنه كان راوية للإمام محمد الباقر وابنه جعفر الصادق، وأنه كان مولى لهما(٣)، كما ينسب أحيانا إلى عقيل بن أبي طالب.

<sup>(</sup>١) القداحة تطبيب العين من الماء النازل بها ، وقد برع ميمرن وأبنه عبد الله في هذه المهنة . ويبدو أنه اتخذ الفداحة وسيلة لجذب الآتباع .

<sup>(</sup>۲) البغدادي : الفرق بين الفرق ص ٢٦٦

De Goeje: Mémoires sur les Carmathes du (r) Bahrain, vol. ii. p. 10.

ويذكر الكاشى فى كتابه « معرفة الرجال ، أن ميمونا يسمى ميمونا القداح المدكى مولى محمد الباقر وابنه جعفر الصادق ، وتغلو المراجع السنية ، فتذهب إلى القول بأن ميمونا كان ثنويا ديصانى المذهب ، شعوبيا خطرا يعمل على هدم الإسلام ويؤلف الكتب فى ذلك ، حتى إن كتابه « الميزان » إنما وضعه فى نصرة الزيدقة (١) ، وأنه كان خُرميا يدين بعقائد من دك ، وتقرن هذه المراجع اسمه باسم أبى الخطاب المتشيع الغالى .

أما المراجع الاسماعياية ، وخصوصاً الظاهرية منها ، فلم تمكن تذكر عنه شيئاً كما هو الحال مع القرامطة مع أنهم من أهم فروع الاسماعيلية . غير أن كتب الحقائق الاسماعيلية تناولت ميموناً وابنه فى شىء من الإيضاح ، فأكدت ارتباطه بجعفر الصادق وإخلاصه له حتى جعله حجاباً على حقيده وحجة له ، وأرجعت نسبه إلى سلمان الفارسي ، مخالفة فى ذلك المراجع السنية التى تنسبه إلى ديصان . وتكاد تجمع مراجعهم على أن ميمونا كان من أشياع جعفر الصادق ، كما كان حجة حفيده محمد ابن اسماعيل ، وأنه لاقى كثيرا من المحن فى سميل مولاه ونجاح مذهبه الجديد (٢) .

وعلى الرغم من الاختلاف الذي قام بين السنيين والاثنا عشرية والإسماعيلية ، فإننا نلاحظ أمورا أهمها :

أولا: أن ميمونا القداح كان معاصرا لجعفر الصادق، وكان مخلصا لابشاء إسماعيل.

ثانياً: أن بعضا يجعله مكيا ، وبعضا آخر يجعله أهوازيا ؛ وهــــذا صحيح إلى حد ما . فإن ميموناً كان بقيم فى بادى مأمره بمكة ؛ فلما فر إمامه وسيده محمد بن إسماعيل من الحجاز إلى الأهواز فر معه ، فسمى مكيا لبقائه بمكة حينا ، وأهوازيا لبقائه بالأهواز حينا آخر .

ثالناً : ولا يبعد أن يكون ميمون محدثا وراوية . غيير أننا نستبعد أن يؤلف كنتابه , الميزان ، في نصرة الزندقة ، ونستطيع أن نقول إنه من الممكن أن يكون

<sup>(</sup>۱) النويرى : نهاية الأرب ج ٢٦ الورقة ٢٥ .

<sup>(</sup>٧) أنظر ما ذكر ناه عن إمامة محمد بن إسماعيل ص ٢٦ -- ١٠

قد ألف هذا الكتاب في نصرة المذهب الإسماعيلي ، الذي يعتقد كثير من السنيين أن مبادئه إلحادية محضة .

رابعا: لا نستطيع أن نتفق مع الذين ذهبوا إلى أن ميموناكان أول من أسس المذهب الباطني في الإسلام؛ ومع ذلك فليس من شك في أنه أول من ساهم في إقامة صرح المذهب الإسماعيلي، وهو مذهب باطني كما نعلم.

خامسا : على أننا لا نتفق مع من ذهبوا إلى القـول بأن ميمونا كان ديصانيا تنويا ، ونعتقد أن هذه روانة رماه بها أعداء المذهب الإسماعيلي(١) .

ولذلك نرى ميمونا يذهب إلى فلسطين، وينصرف إلى النسك ابتغاء جذب الأشياع إلى مذهبة ، ولا بد أن يكون قد رحل إلى تلك البلاد مع إمامه المستقر محد بن إسماعيل ، الذي تذهب المراجع إلى القول بأنه قصد سورية في أخريات حيانه ، ثم قصد ميمون بعد ذلك طبرستان مع محمد بن إسماعيل أيضا ، واستطاع أن يضم إلى صفوفه جماعة من المخلصين لإسماعيل بن جعفر وابنه محمد . ويصح أن فسمى تلك الجماعة التي كونها ميمون و الميمونية ، فسبة إليه . أو الإسماعيلية الأو ائل

<sup>(</sup>۱) إن تحديد مولد ميمون ووفاته من المسائل التي يكتنها الفموض والإيهام ، إذ أنه على الرغم من أنه عاصر جمفرا الصادق المترفى سنة ١٤٨ هكا عاصر حفيده مجد بن إساعيل ، لا نستطيع تحديد الرمن الذى توفى فيه م على أن البصوص التي بين أيدينا توضح في جلاء أنه عاش في عهد الرشيد ، ومات بعد وفاة موسى الكاظم سسنة ١٨٣ ه ، يتضح ذلك من فراد ميمون من مكة إلى الأهواز التي اتخذها وطنا نانيا له ، وقد رأينا أن ذلك قد حدث في عهد الرشيد . هدا من جهة ، ومن جهة أسرى ذهب رشيد الدين Blochet : Le Missianisme, pp. 89-90 رشيد الدين 90-89 براها العادق الحق ميمونا المعادق الحق ميمونا القدام بحفيده محد بن إسهاعيل ، وأنه ذهب معه إلى طبرستان ، مدعيا أن محدا هذا هو الأب الحقيقي لولده عبد الله . وتمتقد أن هذه الرواية إن ينسب ابنه عبد الله إلى الامام محمد بن إسهاعيل في حياته ، أي وفاة محمد بن إسهاعيل ، لأن ميمونا أن هذا الانتصاب لا يصح أن يوجد في حياة المنتسب إليه ، وهو محمد بن إسهاعيل في حياته ، أي غير عمد بن إسهاعيل ، وعبد الله القدام عبد الرشيد بعد موت عمه مومي الكاظم ، أي المصادر الاثنا عشرية تذكر أن محمد بن إسهاعيل قد حظي عند الرشيد بعد موت عمه مومي الكاظم ، أي المصادر الاثنا عشرية تذكر أن عمد بن إسهاعيل قد حظي عند الرشيد بعد موت عمه مومي الكاظم ، أي المحمد سسنة ١٨٣ ه ، فائنا فستطيع أن يقول إن ميمونا القداح مات في أو اخر القرن الذا في المجرى لا في المعاشد كانت أنه النا في المعامد الالله كا ذهب إليه إيفانو الاعمام الوساد الالله كا ذهب إليه إيفانو Pernard Lewis و بنارد لويس Bernard Lewis

وهؤلاء كانوا يتكونون \_ على ما يبدو \_ من فلول الخطابية ، والمباركية (١) وغيرهم من الجعفرية والمخلصين للمذهب الإسهاعيلى الجديد (٢). ويقول ابن الأثير (٣) في هذه الجماعة التي كونها ميمون حوله : , و تفرقت هذه الطائفة في البلاد و تعلموا الشعبذة . . . والنجوم والكيمياء . فهم يحتالون على كل قوم بما ينفق (٤) عليهم ، وعلى العامة بإظهار الزهد ، . وإذن كون ميمون جماعة دأبها التقية والتأثير في قملوب الناس ، وهما أهم بميزات المذهب الإسهاعيلي .

وفى سبيل تكوين مذهب جديد عمل ميمون على الاتصال بالشخصيات البارزة فى ذلك الحين . وينسبون إليه أنه لما قبض العباسيون عليه أخريات عهد أفى جمفر المنصور ، كون \_ وهو فى السجن بالكوفة \_ مبادى المذهب الإسماعيلى الجديد ، بالاتفاق مع أحد كبار عصره ، وأنه كان فى الوقت نفسه من كبار أحرار الرأى ومن تلامذة الفلسفة اليونانية ، شأنه فى ذلك شأن كثير من المتشيعين ، واستغل على ما ذكره أوليرى والتعاليم الارسططاليسية ، وتعاليم الافلاطونية الحديثة ، ووضعها فى قالب إسلامي جديد ، وضع ذلك كله فيما أسماه المعنى الباطن للقرآن (التأويل) (٥) ، ولم يكن كتابه الميزان فى نصرة الزندقة إلا وسيلة لتحقيق هذه السياسة الجديدة .

وأما ماذهب إليه مامور (٦) من أن ميمونا القداح هو محمد بن إسهاعيل نفسه فقول. مردود، لاعتراف الإسهاعيلية أنفسهم في كتبهم السرية خاصة أن محمد بن اسهاعيل غير ميمون، وأن هــــذا حجة وذاك إمام، وأن ميمونا من نسل سلمان الفارسي ومحمد بن إسهاعيل من نسل على و فاطمة إلى غير ذلك.

<sup>(</sup>۱) المياركية أنباع المبارك مولى إسهاعيل وابنه محمد بن إسهاعيل . ويقال إنه اتصل بعبد الله القداح أيضا .

Ivanow: The Alleged Founder of Ismailism, p. 105. (r)

<sup>(</sup>۲) جم س

<sup>(1)</sup> أي بما يروج عندم وينفق مع ميرلمم .

<sup>(</sup>ه) ولا غرو فان محسد بن إسماعيل ، إمام ميمون ، ويعد مر أعظم أساندة التأويل بين الاسماعيلية حاصة .

Polemics, pp. 70-1 (1)

و هكذا أوجد ميمون القداح حركة سرية عملية منظمة ، ترى إلى إحاطة الأئمة من أبناء إساعيل بستار كشيف من التخفي والتستر ، والمناداة بأحقيتهم بالإمامة ، فلم تعجب هذه المبادى الكثير من السنيين . حقا يعتبر عبد الله بن ميمون القداح المؤسس الحقيقي لهذه الحركة الابدفاعية النفعية ، واسكن ميمون هو الذي ألقى بذورها . وقد تعهد أبناء ميمون هذه الحركة وساهموا الى حدكبير في رفع منارها ، واستطاعوا على مر الزمن أن يحولوها من المبادى النظرية إلى أشياء عملية . وبفضل هذه الاسرة وتعاون أفرادها مع أئمتهم ، تكونت الدولة الفاطمية ، حتى إننا فستطيع أن نسمى \_ في غير غلو أو إسراف \_ تلك الفترة المعروف مدور الستر الاول (١) ، الدور القداحي .

#### (ب) عبد الله بن ميمون

يعتبر عبد الله ن ميمون من أعظم حجج الآئمة الإساعيلية في دورهم الأول؛ ويلقب بالقداح ، لأنه كان \_ كأبيه \_ يشتغل بالقداحة . وقد أحاط بتاريخه كثير من الغموض والمبالغات ، حتى لقد اعتقد بعض أنه لاوجود له إلا في خيال بعض المؤرخين ، ولكننا سنرى أنه شخص تاريخي له مكانته عند الإساعيلية .

يذكر معظم المراجع السنية أن عبد الله ديصانى المذهب كما بيه ، وأنه شعوبى (٢) من غلاة الشيعة ، وأنه لما مات أبوه ميمون ادعى الانتساب (٣) إلى على من طريق إساعيل بن جعفر الصادق ، وأنه لم يشتغل بالقداحة إلا لجذب الأشياع (٤)، وتحقيقا لسياسة المجوس في هدم الإسلام ، وأنه اتخذ علم الفلك (النجامة) وسيلة للنغرير بالمسيحيين (٥). وكان مغرضا في تشيعه (٦) لارتداده عن العلوبين وعن الإسلام

Revista degli Studi Orientali (1930.) p. 264.

<sup>(</sup>١) وتبدأ باستتار محد بن إسهاءيل بعد سنة ١٤٨ وتفتهى بقيام الدولة الفاطمية سنة ٢٩٦ ه.

<sup>(</sup>۲) المنتظم لا بن الجوزى ، المنشور في

<sup>(</sup>٣) الجويني : جهان كوشا ، ورشبد الدين : تأديخ المغول في كـناب

Lewis: The Origins of Ismailism, p. 60.

<sup>(</sup>٤) النربرى: نهامة الأرب ( مخطوط ) ج ٢٦ ، ورقة ٢٢ ، ٢٣

<sup>(</sup>٠) ابن النديم : الفهرست ص ٢٦٧

Sayyed Ameer Ali: The Spirit of Islam, p. 326. (1)

بعد ذلك (۱) ؛ ولاغتصابه الإمامة من أبناء محمد بن إساعيل وادعائه الإمامة لنفسه (۲). ويعتبره الذهبي محدثا ومولى لجعفر الصادق . ويعتقد الكثير من السنيين أنه قام بدور هام في تاريخ الإسماعيلية منذ منتصف القرن الثالث ، فيرى ابن النديم (۳) والنويرى (٤) وغيرهما أنه اتصل بأحد الشمو بيين بعد منتصف القرن الثالث الهجرى ، ويقول بعض إنه كان معاصر الجعفر الصادق (٥).

أما مراجع الاثنا عشرية فتجعل من عبد الله راوية لجعفر الصادق ، كما كان أبوه من قبل . فيقول الطوسي (٦) . إنه كان محدثا . ويذكر انا الأشخاص الذين رووا عنه ، كذلك ذكر الكاشي في كتابه , معرفة الرجال ، أن عبد الله كان راوية لحمد الباقر وجعفر الصادق ، ويسميه « ابن ميمون القداح المكي ، . وكذلك يجعلون منه مؤلف ، ويذكرون له من الكتب كتاب , مبعث النبوة » وكتاب هفات الجنة والنار » (٧). ويكاد يجمع هؤلاء على أن عبد الله كان معاسرا لمحمد الباقر وابنه جعفر الصادق في أوائل القرن الثاني الهجري ، وأنه كان محدثا ، حتى لقد ذكر بعض أنه كان محدثا اثنا عشريا ، وأنه ظل على وفائه للامام موسي المكاظم ، على أن هناك مرجعا اثنا عشريا آخر يتفق مع ماأورده السنيون فيةول : المكاظم ، على أن هناك مرجعا اثنا عشريا آخر يتفق مع ماأورده السنيون فيةول : ولكنه مع ذلك لم يرمه بالإلحاد أو الزندقة أو الشعوبية أو غير ذلك مما رماه به السنيون .

على أن المراجع الإسماعيلية وخاصة الباطنية منها . تحوط عبد الله بكـثير من

<sup>(</sup>۱) أبو العلاء المعرى : رسالة الغفران ص ١٥٠ ـــ ١٥٧

<sup>(</sup>٢) نظام الملك: سياسة نامه ج ٢ ص ٢٦٨

<sup>(</sup>٣) الفيرست من ٣٦٧

<sup>(</sup>٤) ثماية الأرب ج ٢٦ ورقة ٢٢ ، ٢٢

<sup>(</sup>٥) أبو أأملاء ; رسالة الغفران ص ١٣

<sup>(</sup>١) فهرست كتب الشيعة ص ٩٧

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, pp. 22-23 (v)

<sup>(</sup>٨) تبصرة الموام من ١٨٦

مظاهر الإجلال ، فقد رأينا الداعي إدريس في كتابه زهر المعاني بذكران عبد الله كان حجة للامامين عبد الله بن محمد بن إسهاعيل وأحمد بن عبد الله ، بل يعتقد بعض الدعاة أن عبد الله كان حجة محمد بن إسهاعيل \_ وهو غير معقول بالطبع \_ ويرى الاسهاعيلية أفوق ذلك أن عبد الله من سلالة سلمان الفارسي (١) ، وكذلك نرى في دستور المنجمين (٢) أن عبد الله كان حجة الإمام محمد بن إسهاعيل ؛ ويتفق بعض المراجع الاسهاعيلية مع مراجع الاثنا عشرية في أن عبد الله من أصحاب محمد الباقر وجعفر الصادق . ويتفق مؤلف كلامي پير (٣) الإسهاعيلي مع مراجع الإسهاعيلية القديمة في أن عبد الله كان حجة الأثمة في دور الستر ، ويعتبره دعاة الإسهاعيلية القديمة في أن عبد الله كان حجة الأثمة في دور الستر ، ويعتبره دعاة الأشرزية «أساس ، الأثمة الإسهاعيلية ، أي كالإمام المساعد في حياة كل نبي ناطق .

ما ذكره الإسماعيلية نرى أن عبد الله كان كا بيه شخصا محترما فى نظرهم ، وأنه خلف أباه ميمونا فى رياسة الدعوة . وليس معنى ذلك أن الآئمة لم يكن لهم معه وجود أو عمل ؛ وإنما نعنى بذلك أن رياسة الدعوة العملية كانت فى يد عبد الله بن ميمون القداح ، الذى كان الساعد الآيمن للامام المستور ، والعنصر المحرك للدعوة . ومما ساعده على الظهور ما كان بحوط الامام المستور من مظاهر الإمعان فى التخفى ومما ورد فى هذه المراجع جميعها نستطيع أن نقف على أمور كشيرة أهمها :

أولا: إن عبد الله بن ميمون القداح كان شخصية ممتازة لها مكانتها في نفوس العلوبين حتى أسلوا إليه قيادهم. وأما ماذهب إليه السنيون من أنه كان يحرض دعاته على العلوبين فيقول لأحدهم: « ولا ترحم علويا ، فلو تمكن علوى كتمكن غيره من الانبياء للقينا منه جهدا ، وغيسر بما يدعيه من حقوق جده على هؤلاء الحمير بما هو أكثر مما غيره جده . وإياك والإغضاء عمن نجده من ولد على : يعنى اقتله إذا تمكنت من قتله (٤) \_ فإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على إمعان عبد الله أوإمعان دعاته في التقية التي أتقنها الشيعة عامة والاسماعيلية منهم خاصة . هذا إلى أن مارماه به السنيون من تحريضه الدعاة على العلوبين قد يحدث في مراتب الدعوة العليا ، حيث

<sup>(</sup>١) أنظر ما كتبناه عن الامام عيد الله بن محد بن إسهاعيل ٠

De Goeje: Memoires sur les Carmathes, vol. ii. p. 202 (7)

<sup>(</sup>٣) نشره إيفا يو ص ٦٨٠

<sup>(</sup>٤) النوبرى : نهاية الأرب ج ٢٣ ودقة ٨

يعطلون فيها الأثمة عن العمل ، ويخرج فيها المستجيب عن حظيرة الإسلام ، بل عن مذاهب الشيعة ذاتها ، كما أننا لا نستطيع أن نصدق ما ذهب إليه أبو العلام المعرى من أن عبد الله ارتد عن المذهب الإسماعيلي ، وأنه كان يقول (١) :

هات اسقنی الخمر یاقنیب فلیس عندی أننی أنشر أما تری الشیعیة فی فتنة یغرها من دینها جعفیر قد کنت مغرورا به برهة شم بدا لی خیب یستر وماینسب إلیه قوله:

مشيت إلى جعفر حقبة فألفيته حادعا بخلب يحدر العلام إلى نفسه وكل إلى حباله يجذب فلو كان أمركم صادقا لما ظل مقتولكم يسحب ولا غض منكم عتيق ولا سما عمر فوقكم يخطب لأن ذلك لو صح لما تخلف الإسماعيلية عن التصدى له وإثباته في كتبهم.

ثانيا: لم تذكر المراجع الإسماعيلية أن عبدالله انتمى إلى بنى عقيل بن أبي طالب. وهذا يثير الشك فيا ذكره أخو محسن حين يقول: إن عبد الله القداح كان يقول لبنى عقيل و أنا من ولد عقيل بن أبي طالب ، داع إلى محمد بن إسماعيل (٢). لأن ذلك القول لم تؤيده المصادر الأصلية . ويبدو لنا أن عبد الله لجأ إلى بنى عقيل فحموه من العباسيين ، لأنه كان يدعو إلى بنى عمهم ، فاعتقد بعض أنه انتمى إليهم . ولو فرضنا صحة هذا الزعم فإن ذلك لا يعدو أن يكون لوناً من ألو ان التمويه الذي برع فيه عامة دعاة الإسماعيلية .

ثالثا: وكمذلك لا نستطيع أن نتفق مع القائلين بأن عبد الله كان ثنويا أو خرميا، لأن شهرته كمحدث، وتعشق الأئمة الإسماعيلية له وتعلقهم به، وامتداح مؤلق الإمماعيلية أخلاقه، كل هذا يمنعنا من أن نجارى القائلين بثمويته، أما إذا كان القائلون مذلك قد قصدوا أنه كان ينادى عبادى، قريبة الشبه من مبادى، المجوس

<sup>(</sup>١) أبو العلاء : رسالة الغفران ص ١٥٧ – ١٥٧

<sup>(</sup>٢) النويرى: نهاية الأدب ج ٢٦ الورقة ٢٣

والثنوية فان هذا لا يبدو بعيد التصديق ، لأن نظريتي العقل المكلي Raison والثنوية فان هذا لا يبدو بعيد التصديق ، لأن نظريتي العقل المكلية في الإمام Oniverselle والعقل المكلية في النبي ، تشبهان في كشير من النواحي نظريتي إله الخير وإله الشرعند الثنويه .

رابعا: وهنا نسأل: هلكان عبد الله بن ميمون يعاصر محمدا الباقر وجعفرا الصادق في أو اثل القرن الثاني الهجرى ؟ أو أنه عاش في القرن الثالث حتى قابل دندان الشعوبي بعد سنة ٢٦٥ ه ثم انتقل بعد ذلك إلى سلية ؟ . واذن كيف يمكن التونيق بين القول بأن عبد الله توفى منتصف القرن الثاني الهجرى ، وبين القول بأنه توفى هنة ٢٧٠ ه؟

على الرغم من قلة الوثائق التي تحت أيدينا نستطيع أن نقول: إن عبد الله مات في النصف الثاني من القرن الثالث أو حول منتصفه على الأقل. يدلنا على ذلك أمور منها:

أولا: أن عبد الله القداح، على ما ذكرته المراجع الإسماعيلية، كان حجة أو حجابا لعبد الله بن محمد بن إسماعيل، الذي عاصر الرشيد وخلفاءه، كماكان حجة وحجابا لاحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل الذي عاصر المأمون وخلفاءه كدلك. واذن فقول ايفانو وبرنارد لويس ومن لف لفهما إن عبد الله كان يعيش في القرن الثاني فقط لا يتفق وما ذهب إليه كثير من الإسماعيلية.

ثانياً: مما ذكره أبو المعالى فى كتابه بيان الاديان، نستطيع أن نقول إن ميمونا القداح وزميليه ألحقوا عبد الله بمحمد بن اسعاعيل بعد وفاته فى الوقت الذي كان فيه عبد الله حدثا (۱)، وأن ذلك الإلحاق كان فى أواخر القرن الثانى بالطبع، لأن محمد ابن اسماعيل مات بعد وفاة عمه موسى سنة ١٨٨ هـ على ما رأينا. ومعنى هذا أن عبد الله كان فى أوائل القرن الثالث فى دور الشباب، ومهذا لا نستبعد عليه أن يشترك فى الثورات التى قامت فى وجه المأمون، كما لانستبعد عليه أن يتصل وقد بلغ الشيخوخة بمحمد بن الحسين (دندان) فى سنه ٢٦٥ أو بعدها.

ثالثا: يذكر النيسابوري أن الامام عبد الله الآكير فر إلى سلبية ، وأن

Mamour: Polemics, p. 52. (r)

من دعاته أبا محمد زكرويه بن مهرويه صاحب قرامطة الشمال (۱) ، الذين ثاروا على .
العباسيين في الشامق أو اخر حكم الطولونيين ، وأن زكرويه نفسه قتل في سنة ، هم ه على ما تذكره المراجع السنية . واذا كنا قد سلمنا ، أن عبد الله القداح كان حجة عبدالله الاكرابن محمد بن اسماعيل ، بل وحجة ابنه كذلك ، أفليس من المعقول أن يعاصر عبد الله القداح الحجة زكرويه داعى الامام عبد الله الأكبر ؟ ثم كيف نوافق بعد هذا بر نارد لويس على أن زكرويه بن مهرويه - أبا محمد الكوفى - يعاصر من عاصر عبد الله القداح في القرن الثانى ، على حين أن أبنامه قد تاروا على العباسيين. بعد ذلك بقرن أو يزيد (۲) ، وعلى حين أنه هو نفسه لم يمت إلا في سنة ٤ هم ؟ بعد ذلك بقرن أو يزيد (۲) ، وعلى حين أنه هو نفسه لم يمت إلا في سنة ٤ هم ؟

وبهذا نرى أن عبد الله القداح لا بد أن يكون مولده فى أخريات حياة أبيه ميمون، أى فى أواخر القرن الثانى لا فى أوائله (٣)، وأن الحياة قد امتدت به وأصبح من المعمرين حيث مات فى سنة . ٢٧ ه، وقد طوى فى حياته نحو قرن من الزمان، وعاصر الثورات الكثيرة فى عهد المأمون والمعتصم، ورأى بعينيه ضعف هيبة الحدلافة العباسية على يد الأتراك، فأحكم أمور الدعوة، ووضع لها أسسا متينة كانت سبب نجاح الإسماعيلية و بقاء دعوتهم إلى اليوم.

### (ح) أثر عبدالله بن ميمون في نهضة المذهب الاسماعيلي

استغل عبد الله بن ميمون القداح حالة التفكك الذي اعترى الشيعيين بانقسامهم على أنفسهم إلى حنفية وكيسانية وحسنية وحسينية ، ونتسك العباسيين بهم ، وتمزيقهم إياهم أيدى سبا ، فعمل مع أئمته الإسماعيليين ، علىجمع شمل فلول الشيعيين في جماعة ثورية جريئة . كما انتهز فرصة وجود مؤلمي جعفر الصادق وانقسامهم على أنفسهم ، إلى جماعات كشيرة ، وحاول أن يجمع هؤلاء كلهم تحت رايته ؛ فضم جميع فرق الجمفرية ، وأهمها الخطابية ، إلى جماعته واستطاع أن يكون من هذه الفرق المبعثرة والمزيج المضطرب جماعة تخلص لإسماعيل بن جعفر .

<sup>(</sup>١) ويقصد بهم أتباع زكرويه الذين ساربوا فى العراق الغربي وبادية السادة ثم فى بعض مدن الشام .

<sup>(</sup>٢) النيسابورى ، استتار الامام ( مجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦ م ) ص ٩٢

 <sup>(</sup>٣) أما ذكر اسمه مقرو نا باسم أبيه في عود الصادق فقد يكون المقصود به أخا ثانيا له .

كما عمل عبد الله على أن يضم العناصر الثورية إلى جماعته ، وكان يتوصل إليها بشتى الطرق . ومن هؤلاء ذلك الشعوبي محمد بن الحسين ويكني دندان . فقد استطاع عبد الله أن يصـل إلى قلبه عن طريق الشعوبية وتأثير النجوم والسحر والطب في نفسه . ومن الوثيقة التي أوردها النويري عن مقابلة دندان هذا لعبد الله من ميمون القداح . نرى أن عبد الله كان يروج الدعوة قبـل ذلك الوقت، بدليل قوله لدندان والتصوف والتشيع ، ويدعون إلى ما نريده من أحكام الأمر(١). كما أنه حبن قبل منه هبته المالية الصَّخمة التي لم تقل عن مليوني دينار ، فرق المال . في كور الْأهواز وسواد الكوفة ، وبطالقان خراسان وسلمية من أرض حمص(٢). ألسنا نفهم نمن ذلك كله أن الدعوة في سنة ٢٦٥هكانت منتشرة في سلمية وحمص وطالقان فارس، وما إليها ؟ وهذا يتفق تماما مع ما ذكرته المراجع الإسماعيلية من أن الدعوة كانت واثبجة في تلك البلاد منذ عهد يجمد بن اسهاعيل . وأهم منهذا كله مايذكر والنيسابوري من أن الذي ذهب إلى سلمية أولا هو عبد الله الأكبر وذلك قبل سنة ٢٦٥ هـ ؛ أي أنه في الوقت الذي تقابل فيه عبد الله القداح مع دندان كانت الدعوة رائجة في سلمية على يد الأئمة وحججهم ودعاتهم . وإذا ليس عبد الله القداح هو أول من حط رحاله من الإسماعيلية في تلك البلدة الشآمية .

وقد شمر عبد الله عن ساعد الجد فى نشر هذا المذهب وهو بالأهواذ حتى سنة وحتى اشتهر أمره، ففر إلى عسكر مُسكرم \_ إحدى ضواحى مدينة الأهواز \_ فهاجمه المعتزلة ومعتدلو الشيعة وجنود الحلافة العباسية (٣). ومن شم لجأ إلى بنى عقيل ابن أبى طالب بالبصرة فأكرموا وفادته . إلا أن العباسيين لم يتركوه آمنا هنالك ؛ فلم ير بدا من الفرار إلى سلمية حيث استقر بها مع إمامه المستور حتى مات . ولا بدأن يكون فراره من الأهواز شم وصوله إلى سلمية بعد سنة ٢٦٥ه ، كما أن فراره إلى سلمية دون سواها دليل آخر على رواج الدعوة بها قبل ذلك .

<sup>(</sup>١) الدرى: نهاية الأرب ج ٢٦ ص ٢٢

<sup>(</sup>۲) النوبرى : اية الأرب ( مخطوط ) ج ۲۱ ص ۲۳

 <sup>(</sup>٣) لكن لماذا هاجمته الفرق الاسلامية كالمعتزلة ٠٠٠ الح؟ ألا يدل ذلك على أسرب بعض المبادى.
 التي كان عيد الله يقوم بنشرها ، فعدتها هذه الفرق كفرا وزندقة ؟ .

### (٤) أثر عبد الله بن ميمون في نشرَ الدعوة

ويذهب بعض المؤرخين السنيين إلى القول بأن عبد الله بن ميمون بذل جهوده في وضع مشروع دبني سيأسي خطير ، وكان غرضه الأول هدم الإسلام وإقامه دولة إسماعيلية ؛ ﴿ فَعَمَلُ أَبُوابًا عَظَيْمَةً مِنَ المُكُرِّ وَالْحِيلَةُ وَالْخَدِيْعَةُ عَلَى بَطْلَانَ الْإِسْلَامِ. وكان عارفا عالما بجميع الشرائع والسنن وجميع المذاهب كلها . . . وبدعي أنه على صدق هو وأهل مذهبه ، وغيرهم ضال مغفل . وكان عبدالله بريد لهذا أن يجعل المخدوعين آلة يستمد من أموالهم بالمكر والحديمة ، وأما في الظاهر فإنه يدعو إلى الإمام من آل البيت ، محمد بن جعفر ليجمع الناس بهـذ، الحيلة ، (١) . وعلى الرغم من غلو أخى محسن في اتهام عبد الله القداح بشتى النهم ، يؤكد لنا أنه لم بخرج على سادته الأئمة الإسماعيليين ، وأن مشروعه كان قائمًا على الخداع. ولكي يصل إلى تحقيق أغراض المذهب الإسماعيلي سلك طرائق لم تعجب السنيين الذين اعتبروها إلحادا وكفرا ، وخاصة حين قال بنبوة محمد بن إسماعيل سابع النطقاء ، و نادى بالنأويل ، وقال كعامة الإسماعيلية : إن محمدا صلى الله عليه وسلم ، صاحب التنزيل وعلى بن أبي طالب صاحب التأويل . والتأويل لباب التنزيل . وعلى الرغم من دفاع الإسماعيلية بأن التأويل لم يعطل شريعة محمد ، بل إنه نُوع من الشروح ومعرفة الباطن ، فان السنيين يعتبرون هذا خروجا عن الإسلام . يقول ميور (٣): كان عبدالله بدعو إلى نظام يقصد من ورائه أن يجمع جميع الاديان في دين عام ، ويسميه الدين السابع ، أو دىن محمد ىن اسماعيل ، .

والواقع أن مشروع عبد الله القداح كان فذا فى نوعه ؛ فقدا ستغل فيه العناصر المختلفة ، واعتذد على عنصرى الشعوبية والتشيع ، وعلى التأويل وفكرة الجماعة السرية. . تلك التى تستطيع أن تلعب بأقوى العواطف الإنسانية ، وتؤثر فى الضعف البشرى ؛ وتضم بين صفوفها جميع المتذمرين من كل نوع ، فى صورة مؤامرة ترمى إلى

<sup>(</sup>١) المتريزي : اتماظ الحنفا ص ١٢

The Caliphate, p. 558. (r)

هدم النظام القائم (۱). والذي لاشك فيه أن عبدالله عمل على الاستفادة من التجارب الماضية ، فلم يهتم بتكوين جماعة من صنف واحد ، بل رأى أن يكون مذهبه موافقا لجميع النباس ، فيتمشقه الشيعي والمجوسي والسني والقبطي واليهودي ، لأنه يعمل لإسعاد الجميع وتخليصهم مما يؤلمهم (۲) . وساعده على ذلك أن العصر العباسي الشابي كان مواتيا زاخرا بالفرص : فالدولة العنياسية ضعيفة، والرعايا حانقون ، والطرائف المختلفة ناثرة ، والنهضة العلمية رائجة ، فاستغل عبد الله ذلك كله ، واستطاع أن يتال قسطا كبيرا من النجاح في ناحيتي المذهب : النظرية والعملية .

ويمتاز مشروع عبد الله القداح بأمور كثيرة ، أهمها :

التدرج: كانت الدعوة الإسماعيلية التي وضع أساسها عبد الله بن ميمون القداح، تعتمد على التدرج والسير في خطوات متئدة تلائم عقول المدعوين. ولذلك ألف دعاته الكتب في التدرج مثل كتاب والبلاغات السبعة، الذي ألفه أحد دعاة عبد الله وهي: كتاب البلاغ الأول للمامة وكناب البلاغ الناني لمن يفوق هؤلاء قليلا، وكتاب البلاغ الشالث لمن دخل في المذهب سنة، وكتاب البلاغ الرابع لمن دخل في المذهب سنتين، وكتاب البلاغ الحامس لمن دخل في المذهب أربع سنين، المناهب ثلاث سنين ، وكتاب البلاغ السادس لمن دخل في المذهب أربع سنين، وكتاب البلاغ السادس لمن دخل في المذهب أربع سنين، وكتاب البلاغ السابع، وفيه تتمة المذهب والكشف الأكبر (٣) . وهذا ما جعل المدعوين متعطشين دا ثماً إلى التطلع لما فوق الدرجة التي وصل إلياكل منهم، بما لمدعوين متعطشين دا ثماً إلى التطلع لما فوق الدرجة التي وصل إلياكل منهم، بما كان يبعث القوة والنشاط في الدعوة نفسها . ولا غرو فقد كان عبد الله من كبار علماً النفس . فوجه غريزة حب الاستطلاع توجهاً غريباً .

Nicholson: Lit. Hist. of the Arabs, p. 271.

<sup>(</sup>٣) وقد صدق دى بور فيا ذهب إليه من أن عبد الله , كان يحتال في اجتذاب بمض باظهار الشميدة والتخريق ، وفي اجتذاب بمض باظهار الوهد والعبادة والعلم .كان علمه أبيض اللون لأنه كان يزهم أدينه دين الدور الخالص الذي ستمرج الفرس إليه بعد مطافها على هذه الأرض . وكان يدعو إلى احتقار الجسد والاستهانة بالماديات ، وإلى اشتراك جميع أعضاء الجمية المتآخين في الحبرات ، وإلى تضعية الفس في سبيل الجماعة ، وإلى أن يكون الانسان مواليا فرتيد، معايما له حتى الموت ، لأن تفاوت طبقات الجماعة يقضى بهذا ، ، تأريخ الفلسفة في الاسلام ص ١٩

<sup>(</sup>٢) أبن النديم : الفيرست ص ٢٦٨

السرية: وكذلك فياً عبد الله في مشروعه إلى السرية، كيسلا يتعرض لحط العباسيين والعلماء السنيين، والشعب السني كذلك. فكان العهد الذي يأخذه الدعاة. على المستجيبين قائما على ألا يفشي أحد منهم سرا، وإلا أصبح خارجا على الملة والجماعة، واستبيحت أمو اله ودماؤه. ولم نذهب بعيدا وقد استغل الإسماعيلية. أعتمم وحجم ودعاتهم مبدأ السرية هذا ؟ فنادوا بالامام المستور للوصول إلى قلوب العامة يملئونها بالامل في الخلاص ما هم فيه بظهور المهدى أو الامام المستور عين تسنح له الفرصة. هذا بالاضافة إلى أن عبد الله قد أدرك ماسوف محيط به من الاخطار إذا ما حاول تحقيق أغراضه السياسية والدينية، فكان حتما عليه أن يلجأ إلى السرية يستمد منها العون ليصل إلى ما تصل إليه نفسه (۱).

وهكذا أدت تلك الوسائل إلى نتائج مدهشة تتلخص فى أن جمهورا عظيما من الناس كانوا يعتنقون مذاهب مختلفة ويعملون جميعا فى اتحاد وثيق لتحقيق غاية لا يدركها سوى عدد قليل منهم (٢).

الاعتباد على الفلسفة: ولانتشار فلسفة اليونان فى الشرق و قتئذ ، عمل عبد الله القداح على استغلال مبادى. الأفلاطونية الحديثة ، ليصل الى تعليم الاتباع كثيرا من المبادى. الإسماعيلية ، فنظرية العقل المكلى والنفس السكلية ، وحلولها فى الناطق (النبي) والاساس (الإمام) مأخوذة كلما عن أصل يونانى . ونظرية خلق النفس المكلية من العقل الأول نظرية يونانية كذلك (٣) . وكان لهذه التعاليم أثر بالغ فى المكلية من العقل الأول نظرية يونانية كذلك (٣) . وكان لهذه التعاليم أثر بالغ فى المؤوس السنين الذين أمعنوا فى رمى عبد الله القسداح بالإلحاد ، ورمى مشروعه بالزندقة . وهكذا كان المستجيبون مختلفين فى المذاهب والمشارب ، منهم الفيلسوف والداعى والجندى و التاجى وغير ذلك .

إعداد الدعاة : كما أدرك عبدالله الفداح أهمية تنظيم الدعاية إلى مذهبه الجديد ، ولذلك كرس جهوده فى سبيل إعداد جماعة من الدعاة الذين مرنوا على فتون الإلقاء والتأثير فى النفوس ، وإجادة فنون التخنى . فنراهم تجارا ومتصوفين تارة ، وزراعا

Von Hammer: Hist. de l'Ordre des Assassins, p. 3. (1)

Dozy: Essai sur l'Hist. de l'Islamisme, p. 262 (r)

O'Leary: A Short Hist, of the Fatimid Khalifate, p. 13. (r)

وصناعا وعلماء تارة أخرى . واشترط في دعاته أن يكونوا على شيء كبير من الذكاه . ليسهل عليهم تفرس حال المدعوين . وكان يحتم عليهم التظاهر بالعلم والمعرفة كى يجذبوا القلوب إليهم ، ويحتم عليهم اللجوء إلى التأويل إذا ما أحرجوا ، كاكان يختارهم من ذوى الأصوات الحسنة لزيادة التأثير في تلاميذهم . وعلى الجلة كان هؤلاء الدعاة \_ كا يقول رشيد الدين (١) \_ , فصحاء ذوى جاذبية في الحديث ، يمتازون بالبلاغة والذكاء والتعقل ، وقد عين عبد الله للدعاة مساعدين يعملون على زعزعة عقائد الناس . فإذا كان عمل الداعي أخمذ العهد على المستجيبين ، ونشر الدعوة الإسماعيلية بينهم، فإن عبدالله أوجد بجانبه المأذون المكسر لمجادلة الأصداد وإظهار ما في عقائدهم من ضعف ، وترغيب المدعوين إلى الدخول في المذهب الإسماعيل (٢٠) ، عا يوحي إلينا بأن عبدالله أوجد هيئات علمية منظمة ، وخصص جماعة منهم لندريب المدعاة ، وجماعة لتلقينهم فنون الجدل ، وآخرين لندريهم على فنون التخوف وغيرذلك .

وعلى الرغم من خلو مراجعنا الإسماعيلية من كل ما يتعلق بمشروع عبد الله ، فإلى نتائج أعماله والطرق التي كان يسلكها الدعاة بين القرامطة وفي فارس واليمن وسواها ، تؤكد جميسع ما ذكرناه ، كما اتخذ عبد الله من الدعاة في الأقاليم المختلفة جواسيس ينبئونه بكل ما يحدث فيها ، مستعينين بحيام الزاجل ، ولذلك ختى أمره وأمرهم على الحكومات القائمة . بل لقد كان لعبدالله ودعاته في بغداد نفسها أبراج لحيام الزاجل ، فظهر وا بسبب ذلك أمام العالم بالقددرة على الإتيان بالمعجزات ومعرفة الغيب وإجادة فنون الشعوذة (٣)

الاستعانة بالتأويل: وترجع محاولة عبد الله استخدام التأويل إلى رغبته في إحاطة جماعته وأثمته بهالة من التقديس والإجلال. وبعبارة أخرى، رغب عبدالله في ربط جماعته بعضهم ببعض برباط لاينفصم، فجعل الاتباع يؤمنون بأن الاثمة وحجمهم هم وحسدهم الذين يستطيعون فهم حقائق الأشياء وبواطنها، كما أتهم

J. R. A. S. (1930), p. 518. (1)

<sup>(</sup>٢) محد بن نوح ؛ الأزهار ج ٢ ص ١٢٥ ( من رسالة الدكتور محمد كامل حسين )

De Goeje: Memoires sur les Carmathes, vol. Il. p. 23. (r)

يستطيعون بهذه الوسيلة تفسير القرآن حسبا يريدون ، مدعين أن ذلك من عمل الامام المستور ، وأنه لا يفهمه إلا طبقة الدعاة والحجج ، فيزداد التفاف الناس حولهم كما كان عبد الله يقول بأن فهم التأويل مقصور على عقول الحاصة ، وأن الشريعة الاسلامية و تسكاليفها وقف على ضعاف العقول . ومن هذا نرى أن التأويل نوع من الفلسفة المذهبية ، أريد به بعث الأمل والحيو بة في نفوس طائفة الاسماعيلية . وهذا ما جعل دوزى يقول (١): , قرر عبد الله أن يكون حكام فرقته من خاصة المستجيبين ، كما قرر بقاء عامة الاسماعيلية على ولائهم لحكامهم ، وذلك بفضل دين قاس و واجبات شرعية قاسية كذلك ، ويعتقد بعض أن موجد التأويل بين الاسماعيلية هو محمد بن اسماعيل ، حتى سموه صاحب التأويل كعلى بن أبي طالب ؛ على أن ذلك لم يمنع عبدالله من أن يوجه التأويل الوجهة التي يريدها .

المناداة بنظرية الإمام المستور: كما نادى عبد الله القداح بنظرية الإمام المستور، بدعوى أن هذا الإمام مصدر العلم والعرفان، وأن الوصول إليه لا يكون إلا عن طريق حجته عبد الله القداح. وإنما قال عبد الله بذلك ليضع في يديه وفي أيدى سلالته قوة لا تحد. كما أخذ يملا قلوب أشياعه بالأمل بقرب ظهور الإمام المستور أو المنقذ من ولد على، فعل كل هذا لإثارة الياس على حكوماتهم. وفي الحق أن عبد الله القداح أراد أن يتمتع بالتقديس الذي يتمتع به الأثمة، وهذا هو السبب الذي جعله يقول: إنه بالنسبة لمحمد بن إسماعيل وابنه عبد الله، كهرون بالنسبة لموسى عليهما السلام (٢).

كما تمكن من قوله بنظرية الإمام المستور من أن يجذب هو وأبناؤه كثيرين من الشيعة الاثنا عشرية إلى المذهب الإسماعيلي ، لأن هؤلاء سيملون انتظار إمامهم الذي غاب ولم يعد ، ويرمون انفسهم بين أحضان الإسماعيلية ، لأن إمام هؤلاء حي يترقب الفرصة للظهور ، وسيكون نجاح تلك الفكرة عظيم الآثر في عهد أبنائه معلى أن عبد الله أخذ ينادى بالمبدأ الإسماعيلي القائل : إن الإمام يدعو لنفسه إن كان-

Essai sur l'Hist. de L'Islamisme, p. 267.

Nicholson: Lit. Hist. of the Arabs, p. 273. (1)

ظاهراً ، فإن اختنى ترك الآمر لنوابه ، وبذلك خلق عبد الله مبدأى الستر والظهور. حباً فى الزعامة وتشييد المذهب الإسماعيلي(١) .

هكذا وضع عبد الله بن ميمون القداح مشروعه : ملأه بالعناصر المختلفة ، فظهر في ثوب الملحد ، لأنه أراد أن بجعل من المذهب الإسهاعيلي دينا سابعا بدل الاسلام ، الدين السادس عندهم ، وأن يجعل من إمامه محمد بن إسهاعيلي نبيا سابعا بعد محمد صلى الله عليه وسلم ، ومن أتباعه طبقة بمتازة لا قعباً بأوامر الشريعة . وظهر بثوب الشعوبي باستغلاله المناصر المناهضة للعباسيين ودينهم ، كما ظهر بثوب الفيلسوف العالم ، واستغل الفلسفة والتأويل لأغراضه السياسية ، كما ظهر بثوب المتشيع المخلص لاخلاصه لا تمته العلوبين إخلاصا لا حد له ، وإشادته بمحمد بن اسهاعيل ، وبمظهر المتشيع تشيعا قبيحا بمناداته ـ في درجات الدعوة العليا ـ بالثورة حتى على الأثمة أنفسهم ، ومحاولته تركيز جميع أعمال الدعوة في يديه وأيدي أبنائه ، منا جعله يبدو في رأى بعض شخصا ماديا نفعيا . وهكذا نجم عبدالله ـ من الناحية النظرية ـ في وضع أساس مذهبه ودعوته .

بحج عبد الله في نشر الدعوة الإسماعيلية في كثير من البلاد الإسلامية ؛ إلا أنه وإن لم يجن كل ثمارها ، فقد رأى بعينيه ما بلغته من نجاح في جهات كثيرة : فقد أرسل ، وهو بالاهواز (أى قبل سنة ٢٩٥ هـ) الحسين الاهوازى ، الذى يعتقد بعض أنه ابنه ، إلى سواد الكوفة ، حيث التتي محمدان قرمط (٢) . ومعنى ذلك أن عبد الله القداح هو الذى وضع أساس الدعوة الإسماعيلية بين القرامطة وهو في الاهواز ، مما يبعث على الاعتقاد بأن شهرة عبد الله في نشر الدعوة إنما وضحت للعباسيين في ذلك الحين ، فطاردوه ، ولكنه استطاع أن يفر منهم ، ويتخذ طريقه إلى سلمية .

<sup>(</sup>١) الدكتور مه أحمد شرف ، تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ص ١١

<sup>(</sup>٣) وعلى الرغم عا يذكره يعض المراجع من أن الحسين الأهوازى صحب عبد الله في هربه من الأهواز إلى البصرة فسلمية . لا يمنمنا هـذا من القول بأن عبد الله في أثناء إقامته بالأهواز قد أوسله إلى سواد الكوفة ، خصوصاً إذا علنا أن الامام عبد الله الأكبر بن محمد بن إسماعيل وابنه أحمد وحفيده - الحسين ، كانوا قد اعتذوا من سلمية مركزا أساسيا قبل ذلك الوقت بكثير .

ويذهب نظام الملك (١) إلى القول بأرب غلام جمعر الصادق الذي يدعى المبارك ، هو الملقب ، قرمط ، وأن عبد الله تجح في التغرير به . ومن الواضح أن ساركا هذا غير حمدان قرمط مؤسس الدعوة الاسماعيلية بين القرامطة ؛ إلا أن عبدالله القداح استطاع أن يجذب المباركية ، أتباع المبارك" إلى جماعته ؛ كما استطاع في الوقت نفسه أن يمهد للدعوة في فارس وخراسان ، بإرساله الداعي ، خلف ، إلى بلاد الري وطبرستان ، وإرساله ابنه الثالث - على - إلى الطالقان . ومن هذا نرى أن تسمية أتباع عبد الله بالمباركية أو القرامطة أو الخطابية ، تسميه ناقصة ، وإنما التسمية الصحيحة هي ، الإسماعيلية ، ، لأن عبد الله استطاع أن يوحسد ، بين هؤلاء وأو الثل

والآمر الذي يلفت النظر حقا أن الكوفة وسوادها كانت في عهد عبدالله القداح مركزا لنشاط الداعي المبارك وأتباعه ؛ فكائه كان يمهد الطريق لحمدان قرمط ولقرامطة السواد ؛ كما كانت الأهواز وقوهستان مركزا لنشاط عبدالله نفسه . ولم يكتف هذا بذلك ، بل أخذ يوفد دعاته إلى البلاد النائية في أنحاء فارس وخراسان . وفستطبع أن نقول إن عبد الله قسم العالم الإسلامي إلى مناطق رئيسة ، وجعل على كل منها واحدا من أبنائه أو أحد كبار دعاته المشهورين . وخلاصة القول أن الدولة الفاطمية قامت على يد أحد أحفاد عبد الله في بلاد المغرب سنة ١٩٦٦ ه ، كما قامت دولة القرامطة في البحرين على أيدي دعاته ودعاة أبنائه ، كما لاقت الدعوة قامت على من النجاح في اليمن وغيرها . ومن ذلك نرى أن عبد الله القداح هو المؤسس الحقيق للمذهب الإسماعيلية شيئا غير قليل من النجاح في اليمن وغيرها . ومن ذلك نرى أن عبد الله القداح هو المؤسس الحقيق للمذهب الإسماعيلي .

Siasset Nameh, vol. II. p. 265. (1)

<sup>(</sup>۲) يقول الأشعرى (ج ۱ ص ۲٦) إن الحباوكية يلقبون محمد بن إساعبل الامام، فهم إساعيلية إذن ، غير أنهم يفترقون عن إمامية عصرهم في اعتقادهم أنه ,, مامته وأن الامامة في ولد، من بعده ، على حديد برى إساعيلية عصرهم ,, أنه لم يعت ولا يعوت حتى يدلك ،، . والواقع أرز الرأى الأول هو الساعبلية .

## (ه) خلفاء عبد الله بن میمون ۱ – عموفتهم بالائمة

اعتاد أَثْمَة الإسماعيليـة، منذ أيام جعفر الصادق، أن يعينوا نوابا عنهم. أَى حججاً لهم \_ كما رأينا \_ واعتاد الأئمة أيضا أن يكون هؤلاء الحجج من -سلالة ميمون القداح ، الذين رجمون \_ كما يعتقد الإسماعيلية \_ إلى سلمان الفارسي فلوط عليه السلام ، وأن بيتهم في الإسلام وقبله كان بيت الأئمة المستودعين . ومن شمكان لزاما على الأئمة الإسماعيليين أن يتخذوا حججهم من بين هؤلاء النواب. يتضح ذلك من تنصيب ميمون القداح وابنه عبد الله حجتين لمحمد بن إسماعيل وأبنائه حتى الإمام أحمد بن عبد الله \_ على ما رأينا . وهذا بجعلنا نعتقد أن الإمام ما ذكره الداعى الخطاب بن الحسين في كلامه على الأئمة المستورين ، منذ أيام محمد ابن إسماعيل إلى قرب ظهور المهدى فيقول : فأودع إسماعيل و حجته المنصوبة ببن يديه مقامه لولده، وأقامه سترا عليه وقدمه بين بديه، واستكفله إياه إلى بلوغه أشده ـ سلام الله عليه ! فلما بلغ أشده تسلم وديعته . ثم جرى الأمر في عقبه خلفا ً عن سلف ، حتى انتهى الأمر يه إلى على بن الحسين بن أحد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل» (١). وقد رأينا قصر وظيفة ﴿ الحجة » على بيت القداح , خلفاءعن سلف ، في عهد الأثمة المستورين الثلاثة الأوائل ، بما يوحي إلينا بأنَّ الذي خلف عبد الله القداح في رتبة «حجة ، الإمام ، هو أحد أبنائه لا أحد العلويين ."

ويذهب الداعى إدريس (٢) إلى أنه «كان حجة ثالث الحلف ا ( أى الحسين بن عبد الله محمد بن إسماعيل ) أحمد الملقب بالحسكيم من ولد مولانا الحسين بن على بن أبي طالب صلعم ؛ تسلم مرتبته من عبد الله بن الميمون ـ قدس

<sup>(</sup>١) غاية المواليد ( من المنتخب ) ص ٢٦

<sup>(</sup>۲) ذهر المعانى ( من المنتخب ) مس ٦٤

<sup>(</sup>٣) يقصد بالآئمة الخلفاء الذين ولوا محمد بن إسماعيل وهم: عبد الله الآكبر ، الخليفة الأول ، وأحمد بن عبد الله الخليفة الثانى ، والحصين بن أحمد الخليفة الثالث .

الله روحه \_ وهو أحمد الحكيم ، الحجة الجليل قدرها ، العظيم خطرها ، وأرفع الحجب وأسهاها ، وألطفها وأعلاها ي ونرى أن عبارة , من ولد مولانا الحسين ، يجب أن تكون وصفا لثالث الخلفاء ، لا لكلمة , الحكيم ، التي تشير إلى أحمد . وتستطيع أن نقبول ، إن المقصود بأحمد الحكيم ، أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح . والدليل على ذلك سلسلة النسب التي يذكرها الدرزية في رسائلهم حيث يعدون المهدى سعيد الخير بن أحمد بن عبد الله القداح . وسعيد الخير هذا هو حجة الإمام من نسل على بن أبي طالب ، مع أن الدرزية إسماعيلية ، مغرقون في عقائد المذهب الإسماعيلي ، عما محملنا على الاعتقاد بأن سعيد الخير كان حجة للحسين بن الحدام الذي يسميه الدرزية والمعلى ، وأن عهه أحمد بن عبد الله القداح كان حجة للامام الحسين كذلك . وبالإضافة إلى هذا كله ، لا نعرف شيئا عن هذا الحجة المسمى أحمد بن عبد الله شيئا عن هذا الحجة المسمى أحمد بن عبد الله هذا .

#### ٢ -- شخصية أبناء عبر الله به ميمود

اشتهر لعبد الله أبناء ثلاثة، قام كل منهم بدور هام فى تقوية الدعوة الإسماعيلية ، وهؤلاءهم أحمد والحسين وعلى . أما أحمد فتذهب المراجع السنية إلى أنه ولد بسلمية ، وهو قول مردود ، لآن عبد الله القداح لم ينتقل إلى سلمية إلا بعد سنة ٢٦٥ ه . و تولى أحمد هذا رياسة الدعوة بعد سنة ٢٧٠ ه . و يظهر أن ذلك الخطأ التاريخي راجع إلى أن كثيرا من المراجع يذهب إلى أن الحسين بن عبد الله أنجب في سنة ٢٦٠ ه ولدا بسلمية ، هو سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، الذي عرف بعد ذلك باسم المهدى ، فالحل بعض المؤرخين بين أحمد و بين سعيد هذا (١) .

<sup>(</sup>۱) يفرق بعض بين أحمد بن عبد الله ، وبين محمد بن عبد الله المعروف بأبي الطعلع ، مع أن احمد مو نفسه محمد أبو الشلعلع على ما ورد في رسائل الدرزية ، وقد ذهب أصحاب هذا الرأى إلى أن محمدا أبا الشلعلع كان وصيا على سعيد بن الحسين ، على حسين أن عبد الله القداح توفي سنة ، ١٧٧ ه ، وتولى بعده ابنه أحمد ، واستمر حتى ٢٨٠ ه ، فلسا توفي في ذلك الوقت ألقيت مقاليد حجابة الدعوة في يد سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، الذي كان قد بلغ العشرين من عمره ، والذي كان عمه أحمد

وقد نقل عبد الله بن ميمون القداح الدعوة في أخريات حياته من دور التأسيس والتكوين وخلق المبادى النظرية إلى دور العمل، واعتمد على أبئائه في توجيج هذه الدعوة للأئمة المستورين المستقرين بسلمية ، فجعل على غربي العالم الإسلامي أكبر أبنائه وأحبهم لديه ، وهو الحسين ، وجعل مقره سلمية مع الآئمة المستورين . ومن ثم كان الإسهاعيلية وقتئذ ينظرون إلى القائم بالدعوة من أبناه القداح هنالك نظرة تفوق نظرتهم لاتوانه . ولا غرو فهو في صحبة الإمام المستور ، صاحب الزمان . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى كان من سنة الإسهاعيلية أن يتسمى دعاتهم وحججهم بأسهاء الأئمة . ولذلك آثر عبد الله أن يكون ابنه الحسين في محبة الإمام الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسهاعيل ، ليحيط إمامه بستار كثيف من السرية والفموض ، وهذا وحده هو السبب الذي حدا بالمؤرخين السنيين إلى أن يخلطوا بين الحسين بن عبد الله القداح ، وبين الامام الحسين بن أحمد بن عبد الله الأكبر ، فنسبوا إلى هذا تارة وإلى ذلك بارة أخرى التزوج من المراة اليهودية ، وتنصيبه ابنها في رياسة الدعوة وإمامتها(۱) ، وهو قول لا يستشد الماس تاريخي صحيح .

ابن عبد الله وصيا عليه قبل سنة . ٨٥ ه . زهــذا يدلنا على أن عمدا أبا الشلملع الوصى على سعيد هر نفسه أحمد من عبد الله .

أما الحسين بن عبد اقد ، فقد كان أكبر أبناء أبيه سنا ، وكان أبوه بمتمد عليه ، ويسمى دائماً في أن يحله محله في رياسة ألدعون أى ليصبح حجة الامام مثله ، ولذلك جعله في صحبة الامام المستور (أحمد بن عبد الله ثم الحسين بن أحمد ) في سلية . وأما ما ذهب إليه ابن الآثير (ج م ص ١٣) من أن الحسين هدا هو ابن أحمد بن عبد الله ، وأنه تولى رياسة المذهب الاسماعيلي بسلية ، فقول مردود لآن أحمد هر الذي تولى رتبة الحجة بعد أبيه دون الحسين ، ولآن عامة المراجع تنكاد تنفق على أن عبد الله الله ابن يدعى الحسين توفى في حياة أبيه بعد سنة ٢٦٠ ه ، فل محله أخره أمن النديم (الدكتور طسه شرف : تاريخ الاسماعيلية السباسي ج ١ ص ٨٤) . يؤيد ذلك ما ذكره ابن النديم (الفهرست ص ٢٦٥) حين يقول في عبيد الله : , , ثم قام بالدعوة بعد ذلك سعيد بن الحسين بن عبد الله (الفهرست من ٢٦٥) حين يقول في عبيد الله وليس حفيده .

<sup>(</sup>۱) ينقض ذلك الادعاء نفسه بنفسه ، لأن الحسين ، سواء أكان هو الامام أم الداعي نانه لا يستطيع أن يقوم بذلك ۽ إذ لا بصح للحسين الامام الذي يرغب في تزعم العمام الاسلامي أن يقرك أقاربه وأبناءه ويهب الامامة لابن يهودي . كما لا يمكن الحسين الداعي أن يفعل ذلك مع وجود أخويه احد وعلى وسواهها . ثم إنه يترتب على ذلك ان يكون هذا الابن اليهودي ، الذي أصبح المهدي صفيرا جدة

على أن الحسين بن عبد الله مات في حياة أبيه ، ولا نعرف على وجه التحقيق معل حدث ذلك قبل فراره من الأهواز أو في خلاله أو بمسده ، وإنما الذي نعرفه على وجه التحقيق أن عبد الله عهد بمعسكر سلية الرئيس إلى ابنه أحمد بعد موت الحسين (۱) ، وأنه اتخذ من مدن العراق \_ وخاصة السكوفة وبغداد \_ مركزا أساسيا لبث الدعوة . وفي الحق أن المعسكر الأوسط لم يكن أقل شأنا من المعسكر الغربي وهو سلمية ، فإن أحمد كان يعمل في معسكره بمدن العراق ، على حين كان عبد الله بن ميمون القداح \_ يعمل في إقليم الأهواز ، فراه تارة في ساباط أبي نوح من قرى الأهواز ، ونراه تارة أخرى في عسكر مُسكر م \_ إحدى ضواحي هذه من قرى الأهواز ، ونراه تارة أخرى في عسكر مُسكر م \_ إحدى ضواحي هذه المدينة \_ أو في مدينة الأهواز نفسها . غير أنه بعد وفاة ابنه الحسين وفراره هو نفسه من الأهواز ، اضطر أن بركز قواه في سلمية ، واستمر بها حتى مات بعد نفسه . ٧٧ ه . ومعني هذا أن أحمد بني في معسكره بالعراق حتى وفاة أبيه ، ثم انتقل عمد خد ذلك إلى سلمية . فكا أن سعيد بن الحسين كان في وصاية جده في تلك المذة (أي من سنة ، ٢٧ الى سنة ، ٢٧ ه م تقريبا ) ، ثم أصبح بعد موت جده تحت وصاية عمه أي الشلعلع (أحمد بن عبد الله ) .

ولا يبعد أن يكون عبد الله القداح ، قد قصد سلبية بعد موت ابنه الحسين ، وخلوها من المحرك الأول للدعامة بها ، وخوفه على الإمام المستور من بقائه بسلبية وحيداً ، بمعنى أن خروجه من الأهواز لم يكن خوفا من العباسيين والفرق الإسلامية فقط ، بل كان للمحافظة على سلامة النظام الذي وضع أساسه لحفظ كيان الدعوة الاسماعيلية .

أما المعسكر الثالث من معسكرات الدعوة فكان في الطالقان(٢)بخراسان . وقد

<sup>==</sup> وقت هربه من سلبة إلى بلاد المغرب ، مع أنه كان رجلا كنامل الرجولة ، ومعه القائم الذي يعتبره بمصهم ابنا له ، والذي ستراه يقود الجيوش بعد عشر سنوات تقريبا .

 <sup>(</sup>١) وكان قد عهد ألى أحد بن عبد الله برياسة الدعوة في قلب المملكة الاسلامية ،
 وخاصة العراق .

 <sup>(</sup>۲) تطلق كلمة , طالقان ،، على بلدتين إحداهما بخراسان بين مرو الروذ وبلخ ، والآخرى بلدة ركورة بين قزو بن وأبهر .

أقام فيه عبدالله ابنا ثالثا كان على اتصال دائم بالقرامطة فى سواد الكوفة. يقول ابن النديم (۱): وأقام قرمط بكلواذى (قرب بغداد)، ونصب له عبدالله بن ميمون رجلا من ولده يكاتبه من الطالقان، وسينرى الدور الخطير الذى سوف يمثله ذلك القداحى فى تنظيم الدعوة الإسماعيلية بين القرامطة ، إذ أنه ما كاد يعلم بانتقاض حدان قرمط وصهره عبدان على ابن أخيه سعيد بن الحسين وإمامه الحسين بن أحمد ، حق تآمر على ذكرويه بن مهرويه ، الداعى القرمطى النشيط ، على قندل عبدان وإن نهاية قداح الطالقان مجهولة تماما ، وإن كان النويرى برى أنه صاحب الناقة المشهور الذى قتل على أبواب دمشق سنة . ٢٩ ه ، وسنرى بطلان هذا الرأى .

#### ٣ -- مرى نشاط أبناء عبد الله به ميمود

الواقع أن نشاط أبناء القداح ببدأ فى حياة أبهم ، وينتهى بتقليد حفيده سعيد ابن الحسين سنة . ٢٨ هرتبة حجة الإمام . أما متى بدأ نشاطهم بالضبط فإننا لانعرفه ، ولكنا لا نستطيع أن نقول ، إنه بدأ قبل مقابلة عبد الله بن مبمون القداح دندان كاتب عبد العزيز بن أبى دلف فى سنة ٢٠٥ه ، وإن أبناء القداح هؤلاء استطاعوا فى ذلك الوقت أن ينشروا المذهب الإسماعيلى بين القرامطة ؛ إلا أنهم ضاعفوا جهودهم بعد هذه المقابلة ، وبعد أن أخذ أبوهم من دندان الهبة المالية الضخمة التى ساعدتهم على مضاعفة العمل . كما ساعد على نجاحهم ثورة صاحب الزنج ساعدتهم على مضاعفة العمل . كما ساعد على نجاحهم ثورة صاحب الزنج على أيدى أبناء عبد الله بن ميمون فى خراسان و فارس ، و بين القرامطة ، وفى بلاد اليمن و بلاد المغرب . ولولا قيام الدولة الطولونية فى مصر والشام ، نظهرت آثار اليمن و بلاد المغرب . ولولا قيام الدولة الطولونية فى مصر والشام ، نظهرت آثار خلك النشاط السريع ، لأنه على الرغم عما عرف عن ميل أحمد بن طولون إلى الشيعة عامة ، استطاع إقرار الامور فى بلاده . ولذلك ضاعف عبد الله بن ميمون القداح وأبناؤه والأثمة الإسماعيلية جهودهم فى نشر الدعوة فى السلاد البعيدة عن مركزى القوة السنية ، فى بغداد بالعراق ، وفى القطائع عمصر .

<sup>(</sup>١) الفيرست ص ١٦٥

وعا يدلنا على انهماك أبناء القداح فى نشر الدعوة الإسماعيلية ما يعزونه إلى أحمد ابن عبد الله من أنه هو الذى أرسل الحسين الأهوازى إلى القرامطة . فيرى أخو محسن : . أنه لما صار الأمر إلى أحمد بن عبد الله بن ميمون بن ديصان بعد أبيه ... بعث وهو بسلمية الحسين الأهوازى داعية إلى العراق ، فلق حمدان بن الأشعث قرمط بسواد الكوفة ، (١). غير أننا لانستطيع أن نصدق كل ما أورده أخو محسن . لأن أحمد بن عبد الله لم يتول رياسة الدعوة إلا بعد قيام المذهب الإسماعيلي بين القرامطة فى أوائل النصف الثانى من القرن الثالث الهجرى ، كما أن عبد الله لم يحت إلا بعد أن استقر هذا المذهب بين القرامطة فى السواد . وإذن فإن إرسال أول داع للقيام بنشر هذه الدعوة للمذهب الإسماعيلي بين القرامطة كان على يد عبد الله ابن ميمون القداح .

ويعتقد بعض المؤرخين أن الحسين الأهوازى الداعى الإسماعيلى الأول الذى قام بنشر المذهب الإسماعيلى بين القرامطة ، هو الحسين بن عبدالله بن ميدون القداح ، وإذن فخروج الحسين إلى سواد الكوفة إنما كان بأمر أبيه عبد الله القداح ، وهذا لا يحول دون مساعدة أحمد بن عبد الله لاخيه الحسين ، مما يؤكد نشر الدعوة الإسماعيلية ببن القرامطة في حياة عبد الله بن ميمون . أما قول ابن عذارى عن عبد الله هذا : « إنه صحب قرمطا و دعاه إلى مذهبه فطاوعه على ذلك ، ، فإنه يؤيد ما ذهبنا إليه من أن عبد الله هو أول من أرسل الدعاة لنشر المذهب الإسماعيلي بين القرامطة . ولكن ابن عذارى قد جانب الصواب باعتباره أن عبد الله بن ميمون القداح هو الذى قام بالدعوة بنفسه بين القرامطة ، ثم لخلطه بين عبد الله هذا و بين القدام هو اذى الذى كان أول من دعا للمذهب الإسماعيلي بين القرامطة .

ولكن متى حدثت هذه الحركة من جانب القداحية ؟ يخيل إلينا أنها لم تمكن قبل قيام ثورة صاحب الزنج بكثير ؛ لأن الدعوة الإسماعيلية فى ذلك الحين لم تحكن قد نظمت من الناحية العملية التنظيم الكافى . ولا بد أن يكون ذلك قد تم بعد قيام تلك الثورة ، وليس فى أوائل العصر العباسى الأول ، أو فى سنة ٢٧٨ هكا ذهب إليه بعض . وإذا نستطيع أن نقول إن هذه الحركة أخذت طريقها إلى القرامطة فى

<sup>(</sup>١) النوبرى : نهاية الارب ( مخطوط ) ج ٣٢ ورقة ه

الوقت الذي قامت فيه ثورة الزنج ، لانهم ينسيون إلى الحسين الاهوازي أو إلى حدان قرمط ، أنه اتصل بصاحب الزنج وحاول الاتفاق معه على أن يمده بمائة ألف صارب بسيف . ولا نستطيع أن نتصور رفض صاحب الزنج هذا العرض المفيد إلا إذا افترضنا أنه كان من القوة بمكان عظيم . ولا يمكن أن يكون كذلك إلا في أخريات عهده ، أي قبيل سنة . ٧٧ ه ، وذلك في عهد إمامة الحسين بن عبد الله بن اسمد إبن إسماعيل .

كما أن انتشار الدعوة فى بلاد اليمن إنما حدث على يد أحمد بن عبد الله بن ميمون القداح فى عهد أبيه ، أو بعبارة أخرى ، أن أحمد بن عبد الله لم يكن حين . نظم الدعوة و بلاد اليمن حجة الإمام المستور ، بل كان نائبا عن أبيه الحجة . ومهما يكن من شىء فقد تم على يد أحمد بن عبد الله إرسال الحسين بن حوشب (۱) معابن فصل الجدنى إلى بلاد اليمن فى سنة ٢٩٧ه . وقد رأينا كيف استطاع الإمام الحسين ابن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل أن يحوله من مذهب الإمامية الإثناعشرية إلى مذهب الإمامية الإسماعيلية ، وترى المراجع السنية أن الذى حول أبا القاسم بن حوشب إلى المذهب الإسماعيلي هو أحمد بن عبد الله ؛ لكمنا نرى أن الإمام الحسين هذا هو الذى قام بذلك ، لأن ابن حوشب حين يصف مقابلته للامام الإمام الحديث إلى مذهب إلى بلاد اليمن هو وزميله ابن فضل ، فهو أحمد بن عبد الله كذلك . أما الذى تم عبد الله بن ميمون القداح . ويهمنا هنا أن نقف على هذه الإمور :

إن ابن حوشب وابن فضل كانا من الإمامية الاثنا عشرية ، مما يدل على أن الاثنا عشرية كانو إدائماً منهلا تنهل منه الدعوة الإسماعيلية ، حتى إن كبار دعاتها ورجالاتها كانوا من الاثنا عشرية . ولا غرو فإنه من السهل على المرء أن ينتقل من مدهب شيعى إلى مذهب شيعى آخر . ثم إن الشخصيات الجريئة التى كانت لها مطامع تستطيع أن تحقق آما لها كاملة فى ظل إمام حى يترقب الفرصة للظهور ؛ وعلى عكس ذلك يقفون مكتوفى الأيدى مع إمام منتظر لا يعرفون عنه شيئا .

<sup>(</sup>۱) یسمیه المتصوری : رستم بن الحسین بن حوشب بن ذادان النجار ، کما یسمیه صاحب کتاب ,, احتثار الامام ،، أبا القاسم الحسن بن فرح -

وإن ابن فضل وصل إلى الكوفة فى أوائل سنة ٢٩٧ه، وكان وصوله معروفا الأحمد بن عبد الله لاحمد بن عبد الله والأثمة المستورين كانت لهم باليمن عيون و من البلاد التى نشروا فيها عيونهم وعدن لاعه ، فى بلاد اليمن ويلوح أنها كانت مركزا أساسيا اللاسماعيلية قبل أن يقد إلها ابن حوشب وكان لاحمد بن عبد الله وأثمته بها طيور تأتيه بأخبارها ، ولا يبعد أن يكون أحمد بن عبدالله قد عرف بوصول أحمد بن فضل عن طريق هذه الطيور . ومعنى ذلك أن المذهب الإسماعيلي كان منتشرا فى بلاد اليمن بجانب انتشار المذاهب الشيعية الأخرى . ومن ثم أخذ أحمد بن عبدالله بن ميمون يعد ابن حوشب قبل الشيعية الأخرى . ومن ثم أخذ أحمد بن عبدالله بن ميمون يعد ابن حوشب قبل بحيء أبن فضل الجدئى ـ الذهاب إلى بلاد اليمن ويقول له : ويا أبا القاسم ، إن الدين عبد ابن والحكمة يمانية ، وكل أمر يكون مبدؤه من قبل اليمن فإنه يكون ثابتاً لثبوت . عبد اليمن ، والمين واليمن واليمن واليمن والمين والمن ثابتاً لثبوت .

وقد اختلف المؤرخون في الشخص الذي عهد لابن حوشب و ابن فضل بالسفر إلى اليمن : فن قاتل ، إنه الحسين بن عبدالله بن ميمون القداح ، وهذا غير مقبول كا تقدم . ومن قاتل إنه ميمون القداح نفسه ، وهو قول لا يحتاج في بطلانه إلى رد ، لأن ميمونا القداح كان حجة محمد بن إسماعيل ، فلا يعقل أن يكون حجة لحفيد ابنه الحسين بن أحمد بن عبدالله بن محمد بن إسماعيل . ومن قاتل إنه الإمام الحسين هذا . وليس هناك ما يمنعنا من تصديق هذا القول ، إذ أنه لا يتنافي مع وجود أحمد بن عبدالله بن ميمون في رياسة الدعوة من الناحية العملية . وإذا كان الإمام الحسين قد شارك في إرسال هذه السفارة فإن هذا يدل على أن الأئمة لم يظاوا الإسماعيلية كماكانوا يقولون حدث في الكوفة بالقرب من مشاهد أهل البيت عقب أداء فريضة الحج بمكة ، مما يدلنا على أن الأئمة الإسماعيلية وحجم ودعاتهم كانوا يترقبون المستجيبين عند تلك المشاهد ، ثم اقتناصهم هنالك . وتحن لا نوافق ابن خلدون فيا ذهب اليه من أن إرسال ابن حوشب مع ابن فضل كان من سلمية ، لأن ابن حوشب يصف لنا رحلته وخروجه من الكوفة إلى القادسية فيكة .

<sup>(</sup>١) اليماني : كشف اسرار الباطنية وأخبار القرامطة من ٢٣ ــ ٢٣

وكان وفد السفارة إلى اليمن يتكون من ابن حوشب وابن فضل دون سواهما ، أما القول بأن عبيدالله المهدى خرج معهما ، فإنه يبدو بعيد التصديق ، إذ لم نجسد دليلا واحدا يؤيد ذلك . يقول ابن البطريق(١): «لما ترعرع عبيد الله سيره أبوه إلى البمن في سنة ممان وستين وما تتين ، والمهدى يومئذ طفل عمره ممان سنوات » .

كما أن سلوك أحمد بن عبدالله القداح والإمام الحسين بن أحمد بن عبدالله بن محمد ابن إسماعيل يدل على ذكاء نادر المثال . وعلى مقدرة فى إدراك مافى نفوس الرجال، وإلمام تام محالة البلاد الاسلامية ؛ فقد أخذ أحمد بن عبدالله المواثيق على ابن فصل ، لما كان يخشاه من طموحه ، وقال له : .الله الله بصاحبك ! وقدَّره ، واعرف له حقه ، ولا تخالفه فيما براه لك ، إنه أعرف منك ، وإنك إن خالفته لم ترشد(٢). . كما أس ابن حوشب بالاستتار والاعتماد على التأويل في نشر المذهب الاسماعيلي ، واتخساذ التشبيع وسيلة لتحفيق أغراضه ، وأمره أن يقول بقرب ظهور المهدى(٣) وقال لهما : «أبعثكما إلى البمن تدعوان إلى ولدى هذا ، فسيكون له ولذريته عز وسلطان (٤) . ، لآن .أمل النجوم والحساب (كانوا) بذكرور. ظهور المهدى بالله ، ويبشرون بدولته(٥).. ولاغرو فقد كانت الآحوال مهيأة لهم في بلاداليمن لانتشار التشيع مها ، وضعف حكامها ، ووهن ذلكالرباط الذي كان ربطها بالعباسيين. وهكذا استطاع: سفيرا الإنهاعيلية إلى اليمن \_ ان حوشب وان فضل \_ أن ينالا قسطا كبيراً من النجاح ، وأن عملكا معظمالبلاد الجبلية فيها . ولم بمض عامان حتى احتل اب-وشب جبل مسور من أعمال صنعاء ، واتخذ له منه دار هجرة ،. وتسمى منذ سنة . ٢٧ هـ «منصور اليمن». ويرجع الفضل إلى تلك الحركة فى إقامة دولة الصليحيين بعد قر نين تقريبًا . ولذلك فإنه لما أرسل ان حوشب إلى أحمد بن عبد الله بعد ذلك ، وقد أصبح حجة الإمام ، مخبره عا فتح من البلاد ، ويتحفه بالكثير من تحف المن ، قال أحمد لا بن أخيه سعيد : , هذه دولتك قد أقبلت ، ولكن لا أحب ظهورها إلا من .

<sup>(</sup>١) صلة الناريخ المجموع على التحقيق والتصديق ص ١٠٦

<sup>(</sup>٢) الحادى اليماني : كمشف أسرار الباطنية ص ٢٣

Quatremère: Memoires (J.A., 1836) p. 148. (r)

<sup>(</sup>٤) الداعي إدريس: زهر الماني ( من المتخب ) ص و٢

<sup>(</sup>٥) الحادي اليماني : كشف اسرار الباطنية ص ٣٣

المغرب(١), , ولا يقل نجاح ابن فضل في بلاد البين عن بحاح زميله ابن حوشب . ويما يدل على مدى نشاط أحمد بن عبد الله القداح ورجاحة عقله، ما قام به في سبيل نشرالدعوة في بلاد المغرب؛ إذ يلوح لنا أنه هو الذي أرسلالداعيين الحلواني وأبا سفيان إلى تلك البلاد ، وانتهز ــ هو وإمامه الحسين بنأحمد ــ بعد بلاد المغرب عن بغداد ، وانتشار التشييع بها ، وأرسلهما لنشر الدعوة وتمهيد الأمور للمهدى فهما ، أو بعبارة أدق لإعداد العدة لإقامة دولة إسماعيلية هنالك . وليس صحيحاً ما مدعيه بعض من أن الذي أرسل هذين الداعيين إلى إفريقيــة ( تونس الآن ) هو جعفر الصادق في سنة وجء ه ، لأن أبا عبد الله الشيعي تقابل في سنة ٧٧٨ ه في مكة أ، مع حجاج كتامة ومنهم من أخذ على الحلواني وأبي سفيان . ". فيهل يعقل أن يعاصر هؤلاء جعفر الصادق في منتصف القــرن الثاني ، وابن حفيده الإمام الحسين في أواخر القرن الثالث ؟ . الواقع أن ما ذكره صاحب كتاب ﴿ دَسْتُورُ الْمُنْجُمِينَ ۚ وَسُواهُ ۚ إِنَّمَا قَيْلُ حَبًّا فِي الْأَتَّمَةُ بِنُسْبَةً قَيَّامُ الدُّولَةُ الفاطميةُ إِلَى جهود الإمام جعفر الصادق . على أن كثيرًا من مؤيدي الفاطميين ينسبون ذلك إلى سلف عبيد الله : فقد ورد في كـتاب عقد الجمان(٢) , واعلم أن الدعاة بالمغرب كانوا مدعون إلى محمد ألحبيب \_ والدعبيد الله \_ وكان يسمى الهادى ، وكان بسلمية ، . فهذا القول ينطبق على الإمام الحسين بن أحمد وحجته أحمد بن عبد الله القداح.

هذا من جهة ، ومن جهة أخرى أشار بعض أعلام المؤرخين إلى أن ابن حوشب هو الذى أرسل الدعاة قبل أبى عبد الله إلى المغرب . فيقول العمرى : دكان قد أرسل ابن حوشب قبل ذلك دعاة إلى أرض المغرب ، فأجاب أهل كتامة ، ولم نعرف أن هناك دعاة أرسلوا إلى المغرب قبل أبى عبد الله سوى الحلواني وأبي سفيان . أضف إلى ذلك أن النصوص التي تذكر أن جعفرا الصادق هو الذي أرسلهما يتناقض بعضها مع بعض . من ذلك ما عزى إلى جعفر الصادق أنه قال لهذين الداعين : وتمولا لكل شيء باطن، واذهبا فالمغرب أرض بور فاحر ثاها وأكر ياها (٣)

<sup>(</sup>١) عمارة البيتي : تاريخ البين ص ١٤٢ -

<sup>(</sup>٢) العيني . عقد الحان ج ١٨ ورقة ١٥٣

 <sup>(</sup>٣) أكرى الأوض : جملها صالحة للزراعة ، ويقصد هنا إعداد المغرب الدعوة الاسماعيلية

حتى يأتى صاحب البَدْر (١) ، فإن فكرة الباطن ، وفكرة صاحب البذر لم تكن قد نبت فى عهد جعفر الصادق . وليس هذا وحده . بل يكاد المؤرخون بجمعون على أن ابن حوشب لما علم بموت هذين الداعيين أعد أبا عبد الله لنشر الدعوة بعدهما وقال له : « إن أرض كتامة من المغرب قد حرثها الحلواني وأبو سفيان . وقد ماتا ، وليس لها غيرك ، (٢) .

من هذا كله نستطيع أن نقول ، إن إرسال الحلواني وأبي سفيان كان على يد ابن حوشب في عهد أحمد بن عبد الله القداح ، وإن ذلك لا بد أن يكون بأمر الإمام الحسين وحجته أحمد بن عبد الله القداح ، لأنه لا يعقل أن ينفرد ابن حوشب بأمر دونهما . كما نستطيع أن نفهم اجتهاد هؤلام جميعا في نشر الدعوة الإسماعيلية في البلاد النائية ، فقد أدركوا بجاحها في بلاد النين ، ومن ثم عملوا على أن يضعوها موضع التجربة كذلك في إفريقية . كما نرى أيضا أن إرسالها يجبأن فيكون بعد سنة . ٢٧ ه ، حيث نجح ابن حوشب في أداء مهمته وتسمى ، بمنصور النين ، ومن ثم خلق ابن حوشب من النين مستودعا هاما من مستودعات الدعوة الإسماعيلية .

كان يتحلى بها رؤساء الدعوة في سلية ، حججا كانوا أم أئمة . ولكن من الذي أرسل كان يتحلى بها رؤساء الدعوة في سلية ، حججا كانوا أم أئمة . ولكن من الذي أرسل أبا عبد الله إلى تلك البلاد ? يبدو أن الذي أرسل الحلواني وأبا سفيان هو نفسه المذي أرسل أبا عبد الله إلى المغرب لم يكن مر سلية مباشرة ، بل كان عن طريق اليمن . وبما يلفت النظر في سفارة أبي عبدالله أن رئيسي الدعوة ( الإمام والحجة ) قد اختارا بلاد اليمن لتكون مدرسة لتمليم دعاة المغرب ، فقد رأينا ابن حوشب برسل الحلواني وأبا سفيان وينصح لها بأن يبتعد كل منهما عن صاحبه ، وأن يقولا : لكل ظاهر باطن ، ويحتميا بالتأويل ، ويمدا بعملهما لظهور المهدى ودولته . و ها هو ابن حوشب يمثل الدور نفسه مع أبي عبد الله الشيعي . في الذي حمل رؤساء الدعوة على إرسال أبي عبد الله إلى ابن حوشب دون

<sup>(</sup>۱) صاحب البذر : يشير إلى من ستقوم على يديه الدولة الاسماعيلية المفدودة ، أى كأنهما كان السيل لان عبد الله الداعي .

<sup>(</sup>۲) المنضورى : زبدة الفكرة في تاريخ الهجرة جاء ورقة ه١٤

توجيهه إلى المغرب مباشرة ؟ يظهر أن رؤساء الدعوة بسلمية كانوا يثقون فى ابن حوشب ثقة لاحد لها حتى لقبوه المنصور، وشبهوه بفجر الدعوة الذى مهد لشمسها بالظهور، فقالوا فيه: ركان ( ابن حوشب ) بمثابة الفجر المتنفس، وبه كشف الله عز وجل عن الأولياء الغمة، وأنار حنادس الظلمة ، (١).

كما ينسبون إلى أحمد بن عبد الله القداح أنه قال لأبي عبد الله حين أرسله إلى ابن حوشب: «امتثل سيرته، وانتظر إلى مخارج أفعاله فاعمل بها، ثم اذهب إلى المغرب، (٢). ولا يبعد أن يكون رؤساء الدعوة قد استعانوا بابن حوشب فى تعليم دعاة المغرب، المتشابه العظيم بين اليمن وتلك البلاد، فإن كلا منهما بعيد عن مركز الخلافة العباسية؛ كما انتشر التشيع فى كل منهما انتشارا كبيرا، وفيهها سادت الفوضى، ومن تم رأى رؤساء الدعوة بسلبية أن يستفيدوا من خبرة داعى اليمن فى تثقيف دعاة المغرب.

وشيء آخر جدير بالملاحظة ، هو أن أبا عبد الله الداعي كان قد أخذ العهد على نفسه ، وأقر بارتباطه بالإسماعيلية دون أن يرى إمامه أو حجته أحمد بن عبد الله القداح ، أو يعرف شخصيهما ، وإنما أخذ هذه الدعوة عن أحد المقربين إليهما ، وهو الداعي أبو على ، الذي أسندت إليه الدعوة بمصر بعد ذلك . وأن أبا عبد الله قد أو فد من سلية إلى بلاد المين جنوبا (سنة ٢٧٨ ه) ، فبق فيها عاما واحدا ثم توجه إلى بلاد الحجاز ، وحط رحاله في المغرب في أوائل سنة . ٢٨ ه . ومعني ذلك أن أبا عبد الله خرج وهو يدين يطاعة الإمام الحسين الإسماعيلي وحجته أحمد بن عبد الله القداح ، واستقر ببلاد المغرب وهو يدءو إلى هذا الإمام تحت رياسة حجته سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح ، وهو عبيد الله المهدى . فلما استو دع الإمام حجته سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح ، وهو عبيد الله المهدى . فلما استو دع الإمام حجته سعيد الإمامة ليكون سترا على ابنه القائم ، أخذ أبو عبد الله يدعو إليه وحده .

ولا نستطيع أن نوافق القائلين أن عبد الله القداح هو الذي أرسل ابنه إلى. المغرب، لأن عبد الله لم يقم بشيء من هذا . يقول صاحب أنباء الزمن : , بعث عبد الله بن ميمون القداح ، وهو مولى جعفر بن محمد الصادق ، إلى إفريقية المدعوة ، .

<sup>(</sup>١) الخطاب بن الحسين : غاية المراليد ( من المنتخب ) ص ٣٦

<sup>(</sup>٢) المنصورى : زيدة المكرة في تاريخ الحجرة جـــه ورقة ١٤٥

ولدَ مسعيدا . وقد غير اسمه وقال : أنا عبيـد الله بن الحسين بن محمد بن عمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق ، (١) . وإن هذه العبارة لتدل دلالة قاطعـة على مدى جهل قائلها بالحقائق التاريخية الصحيحة .

من هذا نرى أن أحمد بن عبد الله رأى بعينيه نجاح الدعوة الإسماعيلية العظيم ؛ فقد امتدت في عهده حتى شملت بلدانا مختلفة : فهؤلاء القرامطة ينتشرون في سواد الكوفة وجنوبي فارس ؛ وهذه الدعوة الإسماعيلية تنتشر في بلاد الممن على يد ابن حوشب وزميله ابن فضل الجدني ، كما تروج في بلاد المغرب على يد داعييه الحلواني وأبي سفيان . وهكذا جني أحمد كثيرا من ثمار ما غرسه أبوه عبد الله القداح ، وسيجني سعيد ابن أخيه ثمار ما غرسه هو . وهكذا نجحت الدعوة الإسماعيلية التي أقامها ميمون القداح ، ونعم سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح .

## ع ــ انتقال زعامة الاسماعيلية إلى عبيد الله

## (١) عبيد اللَّم الحِجة :

يسمى عبيد الله أبا محمد سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح، ويسميه بعضهم سعيد بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل؛ فيعتبره أصحاب التسمية الأولى من سلالة ميمون القداح، ويعتبره أصحاب التسمية الثانية من سلالة إسماعيل ابن جعفر الصادق. وسنرى أن التسمية الأولى هي الصحيحة.

آلت زعامة الدعوة الإساعيلية من الناحية العملية إلى سعيد هذا منذ مات أحمد ابن عبدالله القداح في سنة . ٢٨ ه ؛ فآلت إليه تبعا لذلك رتبة حجة الإمام المستور وقد علمنا أن سعيدا هذا ولد في سنة ٥٥٠ ه ، أو على الارجح في سنة ٢٦٠ ه ، وأنه كان تحت وصاية عمه أحمد أفي الشلعلع بن عبد الله القداح . فلما مات هذا في سنة . ٢٨ ه كان عمر سعيد عشرين سنة أو يزيد ؛ فلم يكن في حاجة إلى وصاية ، بل نقلد أمور الدعوة كحجة للامام . ولا بدع في ذلك ، فإن وظيفة الحجة أصبحت وظيفة تقليدية في بيت ميمون القداح منذ عين جعفر الصادق ميمونا فيها، واستمرت

<sup>(</sup>١) كـ تاب أنباء الزمن ص ٢٥

هذه الوظيفة مقصورة على هذا البيت أكثر من قرن ، وقام هؤلا. الحجج بوظيفتهم في رياسة الدعوة خير قيام ، حتى أثاروا إعجاب الأئمة العلويين وتقديرهم .

وإذن عهد إلى سعيد الحجة هذا تنظيم الدعاية ، وترويج المذهب الإسماعيلي في كافة أرجاء العالم الإسلامي ؛ فقد ورث عن عمه أحمد بن عبدالله تراثا صنحا : كان عليه أن يحفط شخص الإمام العماوى الحسين بن أحمد في سلبية ، ويحيطه بذلك الستار الكشيف من التخني ، كما فعل آباؤه القداحيون مع الأئمة العلويين المستورين منذ أيام محمد بن إسماعيل . وكان عليه أن يتعهد الدعوة في بلاد النمن والمغرب ، ويتصل بزعماء الدعوة هناك باسم الإمام . وكانت بلاد اليمز\_ والمغرب أشد اتصالاً بالإمام نفسه من اتصال قرامطة السواد به . لذلُّك نرى كثيراً من المراجع الإسماعيلية تشيد بدعاة هده البلاد ، كما كان عليه ــ كرئيس الدعوة ــــ أن يتصَّل بقرامطة السواد ، أي سواد الكوفة وهي الأراضي الزراعية فيها ، وأن يدعوهم في صراحة إلى الإمام ، ويعلن لهم أنه حجته . ولهذا سنراهم ينتقضون عليه حين يخلع ثوب الحجة ويرتدى ثوب الإمام . ويبدو أن ارتباط رياسة الدعوة في سلبية بالبلاد الشرقية كان أكثر غموضا ؛ ومع ذلك كانت الدعوة التي مهد لها عبدالله بن ميمون القداح في خراسان وفارس قد أثمرت ، وأصبح على رأسهاجماعة من الدعاة العلماء الذين سنتناولهم بالبحث في الكلام على جهود عبيد الله الخليفة في تلك البلاد . وإذن لمن كان سعيد هذا حجة وناثبا ؟ يرى أصحاب كثير من المراجع الإسماعيلية \_ وهي عمدتنا هنا \_ أن سعيدا كان حجة للامام الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل.

#### () عبير الله الامام

أما انتقال إمامة الدعوة الإسماعيلية إلى سعيد هذا ، فإنه يكون فصلا شائكا في تاريخ الإسماعيلية خاصة ، وفي تاريخ المسلمين عامة ، لما اكتنفه من شكوك وأحاطه من غموض ؛ إذ كيف يتحول الحجة إلى إمام ؟ وكيف يصبح أحد سلالة القداح . إماما إسماعيليا يتمتع برتبتي النطق والإمامة اللتين كان يتمتع بهما الأثمة العلويون ؟ وهل استبد سعيد بالأمر دون الآئمة الحقيقيين ، فدعا لنفسه دونهم ؟ أو هل نستطيع أن نعتبر الخلفاء الفاطميين من سلالة القداح ، فنوافق منافسهم حين يرمونهم بذلك ؟

وإذا كانوا من القداحية ، فلماذا يدافع عنهم دعاتهم ، وينسبونهم إلى على وفاطمة ؟.

الحق أننا نستطيع فهم هذا الموضوع إذا أوضحنا الظروف التى أحاطت بنزول الإمام الحسين بن أحمد ، لسعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، وأوضحنا المسادى الإسماعيلية التى ساعدت على هذا التحول ، وشرحنا فى الوقت نفسه ما أحاط هـذا النزول من اختلاف بين أنصار المذهب الإسماعيلي .

ومن أظهر المبادى - الإسماعيلية الى كان لها دخل كبير فى هذا التحول ، مبدأ والتبنى الروحانى ، ، فإن الإسماعيلية يؤمنون بهذا المبدأ إيماناً قوياً ، فنراهم يقولون كثيراً : إن فلاناً ابن فلان ، يقصدون بذلك بنوته الروحانية لا الجسمانية . كا يقولون إن فلانا أبو فلان ويقصدون الناحية الروحانية . وهذا ما حدا بالعمالم ماسينيو إلى القول بأن تلقيب أبى الحطاب ، أحد زعماء الإسماعيلية الأوائل ، بلقب أبى إسماعيل ، يقصد منه الآب الروحاني لإسماعيل سجعفر الصادق . وخير دليل على أبى إسماعيل ، يقصد منه الآب الروحاني لإسماعيل سجعفر الصادق . وخير دليل على تصنيف أحد الأثمة المستورين ، حيث يذكرون فيها كثير ا الابن الروحاني والآب الروحاني والآب المبدأ ، فيقولون إن الرسول قال فى المبان الفارسى ، سلمان منا أهل البيت ، وغير ذلك . حتى لقد قال نصير الدين الطوسى (۱) فى بنوة سلمان همذا أهلي بن أبى طالب إنها بنوة روحانية ، كما قال إنه الطوسى (۱) فى بنوة المبان همذا لها عن اتجاه الإسماعيلية السياسي . فيرى الطوسى وضرب لكل منها أمثلة تكشف لنا عن اتجاه الإسماعيلية السياسي . فيرى الطوسى أن المستعلى (۲) بن المستنصر ان جسماني فقط له . وإنما لجأ إلى ذلك لينفي عنه دعواه الإمامة ، ويرى أيضا أرف الحسين بن على بن أبى طالب ابن لعلى من الناحيتين

<sup>(</sup>۱) لجأ هذا العالم إلى النزارية الاسماعيلية فى الموت سرجنوبى بحر قزوين ــ فى أحريات حياتهم خوفا على نفسه من الحليفة العباسى المستمصم ووزيره ابن العلقمى . ومدح الاسماعيلية ، وأشاد برعماتهم فى كتابه ,، اخلاقى ناصرى ،، ، وساعد هولاكو فى الاستيلاء على قلاع الدعوة فى المشرق ، ومات فى سنة ٢٧٢ هـ .

<sup>(</sup>٢) هو حفيد بدر الجمالي ، ثار عليه أخوه نزار ، فانتصر عليه بمساعدة خاله الأفصل شاهنشاه في سنة ٨٨٤ هم، فنأدت جماعة بالهامة نزار وسموا النزارية ، ومن تسليم اغا خان الحالي ، ونادت جماعة اخرى بامامة المستعلى وسموا المستعلية . ومن أنصارهم اليوم جماعة البرة في الين والهند خاصة .

الروحانية والجسمانية معا ، وفي هذا إقرار من الإسماعيلية للحسين بالإمامة .

وإذا صح ذلك فإنه لا يبعد أن يقول الإسماعيلية ببنوة أبناء القداح ... من الناحية الروحانية ، للائمة المستورين ، خصوصاً لائهم يرجعون نسبهم إلى سلمان الفارسي ... كما رأينا في الكلام على الأئمة العلويين من طائفة الإسماعيلية ... وأنه إذا كان سلمان ابنا روحانيا لعلى بن أبي طالب ، فليس هناك ما يمنع أحفاده من الاثمة الإسماعيلية من تبني أحقاد سلمان الفارسي ! ثم لم نذهب بعيدا ? ألم تر ماقاله رشيد الدين في كتابه جامع التواريخ عن انتساب عبدالله القداح إلى محمد بن إسماعيل، حيث ادعى ميمون أنه ابن روحاني للامام محمد هذا ، وأنه الوارث الحقيق لمحمد أبن إسماعيل في إمامته ، وأن الإسماعيلية لم يعارضوه في دعواه هذه ؟ ومعني هذا أن الإسماعيلية في الإمامة من الأئمة الحقيقيين إلى تلامذتهم .

ومن حسن الحظ أننا عثرنا على كثير من النصوص التى تؤيد ما ذهبنا إليه من انتقال الإمامة من شخص إلى آخر عن طريق البنوة التعليمية أو الروحانية . من ذلك ما ذهب إليه الداعى إدريس عماد الدين فى كتابه زهر المعانى (۱) من أن الإمام الحسين الإسماعيلي استودع سعيد الخير الإمامة ليردها إلى ابنه القائم ، وأن سعيدا هو المهدى ، الذى وكان شمس الله الطالعة ، وآيته الساطعة ، والحجاب الأعظم ، والباب الاشرف الاكرم ، حامل أمانة الله ووديعته ، ومسلما إلى القائم بأم الله ، ولده المتنسب إليه بتعليمه وإفادته ، وهو خليفته ، القائم منه كعلى جده أمير المؤمنين \_ من محمد رسول الله الامين ، ألسنا نرى أر القائم بأم بأم الله بأم الله بمن ابنا جسانيا لسعيد الخير \_ المهدى \_ ثم ألا يعتبره هذا المؤلف بأم الله الإسماعيلي المشهور ابنا لعمه ينتسب إليه بالتعليم والإفادة ، مع أن العم غير الاب كا نعلم ؟

ولم يكن هـذا التبنى الروحانى جديدا فى تاريخ الشيعة ، بل إنه من الممكن جدا عند الشيعة أن تنتقل الإمامة من شخص إلى آخر بطريق التفويض ، سوا. أكان المنقول إليه قريبا للناقل أم غير قريب . من ذلك ما رأيناه فى تفويض الإمام الحسين بن على أخاه محمد بن الحنفية فى أمر الإمامة ، إذ أو دعه إياها إلى حين يشب

<sup>(</sup>١) سر ١٧ (من المنخب) .

ابنه على زين العابدين، ولذلك سمى محمد بن الحنفية حينند إماما بالتفويض. وأهم من ذلك انتقال الإمامة من أبي هاشم بن محمد بن الحنفية إلى العباسيين. فالعباسيون تمشيا مع هذه النظرية ــ أئمة عن طريق التفويض ؛ وبذلك يكون قيام الدولة العباسية قد استند إلى نظرية إسماعيلية هى الإمامة بالتفويض. وإذا صدقنا ذلك عن العباسيين فلم لا نصدقه عن أبناء القداح ، حجج الآئمة المستورين ؟ وإذن لا نستبعد صحة ما ورد فى النصوص الاسماعيلية بل السنية ، التى تنسب عبيد الله المهدى إلى ميمون القداح ، وتؤكد أن عبيد الله كان حجة ثم استودع الامامة حينا المهدى إلى ميمون القداح ، وتؤكد أن عبيد الله كان حجة ثم استودع الامامة حينا ليكون سترا وحجا با على الإمام الحقيق القائم بأمر الله . ولا غرو فقد أكد لنا ذلك ما أورده رشيد الدين ، وما ورد أيضا فى كتب الباطن عند الإسماعيلية وخاصة كتب الدرزية .

على أن هناك مبدأ إسماعيليا آخر ، لايقل أثره عن مبدأ التبنى الروحانى ، ذلك هو مبدأ الاستيداع الإماى الذى اتخذه الإسماعيلية وسيلة لتأييد مذهبم ، فإنهم يعتقدون أن هناك أثمة استيداع انما يقومون بحمل الوديعة دون نقلها إلى سواهم ، وأنهم يتمتعون بها طول حياتهم . وكان لنظرية الاستيداع الإماى أثرها فى تاريخ الشيعة عامة ، والإسماعيلية منهم حاصة ؛ فإن هؤلاء يعتقدون أن الحسن بن على بن أبي طالب كان إماما مستودعا ، حمل الوديعة لينقلها من بعده إلى أخيه الحسين . ولا نغلو إذا قلنا إن نظرية الاستيداع الاماى تنطبق على محمد بن الحنفية ، الذى حمل الوديعة (الامامة) من أخيه الحسين ، لينقلها إلى مستحقها على زين العابدين . وليس هذا وحده بل يرى الاسماعيلية أن موسى الكاظم كان إماما مستودعا ، حمل الامامة من أخيه إسماعيل ، ثم أعطاها محمد بن إسماعيل .

وكذلك كان لنظرية الاستيداع الاماى أثرها فى تاريخ الاسهاعيلية . ونعتقد أن ميمونا القداح وسلالته من بعده ، كانوا أئمة استيداع ، فمكان سعيد بن الحسين إماما مستودعا ، حمل الوديعة من الامام الحسين ، ليحفظها ثم ينقلها إلى ابنه القلئم . وبهذا نستطيع أن نقول إن إمامة أبناء القداح ليست بعيدة الاحتمال أو التصديق ، ما دامت مبادىء الاسماعيلية تؤكد ذلك وتجيزه .

وهناك بعض الأدلة التي تؤيد انتساب عبيدالله الى ميمون القداح ، منها : ( م -- ٦ )

أولا: وهو مما نسر له ، أن كثيرا من كتب الباطن الاسماعيلية أو .كتب الحقائق، كما يسمونها ، قد ظهرت في مكتبات العالم ، فكشفت لنا هذا الغموض، وأنارت الطربق للباحث غير المتحيز ؛ فذكرت في وضوح أن المهدى لم يكن اس الامام المستور الحسين بن أحمد ، كما لم يكن الخليفة القـائم بأمر الله ابن المهدى ، وإنماكان ابن الامام المستور الحسين بن أحمد ، وأن المهدى حمل الوديعة من الامام الحسين وردها عند وفاته إلى ابنه القائم ؛ فكان هذا الخليفة ( القائم ) أول خليفة-فاطمى من سلالة على الحقيقيين . ومعنى ذلك أن السنيين الذن ينكرون نسب الفاطميين إلى على وفاطمة ،كانوا على حق حين ذهبوا إلى القول بأن عبيدالله من سلالة القداح؛ ولكنهم لم يكونوا على حق في قولهم: إنجيع الفاطميين من سلالة القداح. ولِسنا مغالين ميا ذهبنا إليه ؛ فهذا كتاب غاية المواليد ، الذي يعد من كتبالحقائق عند الاسماعيلية يقول: , إنه لما ظهر النور باليمن و بلاد المغرب ، سار ولى الله في أرضه على ن الحسين صلوات الله عليه 1 يريذ بلاد المغرب ، حتى كان في بعض الطريق، فأظهرالغيبة(١)، واستخلف حجته سعيدا(٢) الملقب بالمهدىسلام اللهعليه ! فثبت قواعد الدعوة وجرى علمهما من ضدهما (عدوهما) بسجلماسة من العال بالمغرب ماجري ، ووقى الله وليه ــ سلام الله عليه ! كيده ، لماكان من زحف أبي عيد الله عليه وظفره، واستخراجه ولى الله سلام الله عليه من سجنه. فلما حضرت المهدى النقلة سلم الوديعة إلى مستقرها ، وتسلمها محمد بن على القائم بأسرالله تعالى ، وجرت الإمامة في عقبه (٣) . .

وقد يعترض بعض فيرى أن المهدى قد يكون ابن الإمام الحسين ، وأن عبارة غاية المواليد لا تؤكد أنه من سلالة ميمون القداح ، بل هو حجة فقط ، والحجة قد يكون علويا وقد يكون قداحيا . على أمنا نرى أن وظيفة الحجة للامام المستور قد أصبحت وظيفة تقليدية تقريبا في بيت القداح منذ عهد محدد بن إسهاعيل وميمون القداح ، كما أن رسائل الدرزية الاسهاعيلية تؤيد أن عبيد الله من سلالة القداح وتذكر أن اسمه سعيد .

<sup>(</sup>١) أى حضرته الوفاة بدليل خروج المهدى مع القائم فقط من مسلية .

<sup>(</sup>٢) في نُسخة لأبي سميد الخير .

<sup>(</sup>r) غاية المواليد ( من المنتخب ) ص ٣٧ ·

و ايس الخطاب بن الحسن ، صاحب غاية المواايـــــــ ، هو الذي ذهب هذا المذهب، بل إن الداعى إدريس عمادالدين المنى ، المؤلف الاسماعيلي المشمور ، يؤكد هذه الحقيقة ، وهي أن القائم ليس ابنا حقيقيا للهدى \_كما رأينا \_ وبرى أن المهدى كان إماما مستودعا للقائم ، والكينه يقول إن المهدى ، سعيد الخير ،كان أخا اللامام المستور الحسين بن أحمد . إلا أن سلسلة النسب عند الدرزية تؤكد أن سعيدا من نسل القداح. هذا بالاضافة إلى أنه أقر على نفسه حين انتقض حدان قرمط عليه بأنه من ولد القداح ، وأنهم جميعا أثمة . وقدأدى هذا الاقرار إلى انفصال قرامطة السواد عن الدعوة الاسماعيلية. وإذن فسعيد الخير عند الداعي إدريس هو سعيد المهدى عند الداعى الخطاب ، وهو سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح عندنا . يقول الداعي ادريس(١) : ,ثم إن الامام صاحب الزمان تقدم للهجرة إلى المغرب والمهدى في كِنفه ، فأظهر النقلة في سفره ، وأوصى الى أخيه سعيد الحبير ، واستكفله واستودعه لولده ، وكفله سعيد الخير ، وتسمى بالامامة بأمر الناصّ عليه ، سترا على ولى الله و إخفاء لمقامه عن أهل دعوته ، حتى يكون أوان ظهوره وطلوع نوره، وأمرالحدود بذلك، وأن يكنوه بالشمسالطالعة، سترا على ولىالله و لده القائم من بعده. . ويقول هذا الداعيفي موضع آخر : . و لما توطدت قوانين الدعوة الهادية \_ سلام الله على ولها ١ بالمهدية ، وظهر أهل الكهف من كهف التقية ، وآن الأجل ، وانقضى المهل ، سلم الإمام المهدى إلى ولده (٢) القاتم رتبته ، وأدى إليه وديمته وأمانته ، وأظهر الغيبة ، وانتقل لجوار ربه والقدوم عليه » .

من هاتين العبارتين نرى أن المهدى لا يمت إلى الأثمة الإسهاعيليين بصلة القرابة . وثمة شيء آخر، هو أن الدرزية ــوهم طائفة من طوائف الإسهاعيلية ــ يرون أن المهدى من معدن غير معدن من سبقه من الأثمة المستورين ، ومن لحقه من الخلفاء الفاطميين ، أو بالاحرى من فرع غير الفرع الذي ينتمي إليه الحليفة القائم ، فيجعلون المهدى في رتبة الرسل ، والقائم وأباه في رتبة الآلمة . وقد ورد في كتابهم « النقط المهدى في رتبة الرسل ، والقائم وأباه في رتبة الآلمة . وقد ورد في كتابهم « النقط

<sup>(</sup>١) زهر المعاني ( من المنتخب ) ص ٢٦ ، ٧١

 <sup>(</sup>۲) لو قصد بكلمة ,, ولده ،، ابنه الحقيقى لا النعايمى، لتعارضت هذه الكلمة مع عبارة ,, أدى إليه وديعته ،، ، لأن أدا. الوديعة لا يكون من إمام مستقر إلى إمام مستقر آخر .

والدوائر، (۱): ملا ظهر الناطق سعيد المهدى، وأعطاه الحيمل (أى الإمام المستور) الوديعة الذى (كذا) هو القائم تعالى يربيه، وهو فى ظاهر الأمر طفل، حاشاه من الآبوة والبنوة. فلما ظهر القائم وأخذ الإمامة الظاهرة، وهى السلطة، والحلافة الباطنة، وهى دين التأويل، والإمامة المجازية التى تظاهر الرب بها، وهى بالحقيقة لقائم الحق ـ صلى الله عليه وسلم! قيل إن المهدى مات.

وليس هذا كل شيء بل إن رسالة تقسيم العلوم للدرزية تؤكد انتساب عبيد الله الله ميمون القداح ، كما تؤكد أن ميمون القداح وأبناءه من بعده كانوا أثمة استيداع حلوا من محمد بن إسماعيل ـ ناطقهم السابع ـ محل الإمام على بن أف طالب من الرسول صلى الله عليه وسلم . و تسمى المهنى سعيدا ، و تنفى ارتباطه فسما وقرابة من الأثمة الفاطميين ، مما يؤكد بطلان ما ذهب إليه النيسايوري في كتابه واستنار الإمام ، (٢) والداعي إدريس في كتابه و زهر المعانى ، (٣) أن سعيدا الخير ، أخو الإمام الحسين المستور . ومهما بكن من شيء فقد ورد في رسالة تقسيم العلوم ما نصه : و وقام محمد طلى الله عليه وسلم ، وأساسه على بن أبي طالب . . . وظهر ناطق غيره وهو محمد بن إسماعيل ، وإلى خلفاء المستودعين . وهو إلى أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله ابن ميمون القداح ، وهو من ولده سعيد بن أبي الشلعلع المهدى ، . وورد في موضع ابن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وأن عبيدالله هو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وأن عبيدالله هو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وأن عبيدالله هو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله بن ميمون القداح ، وهو ابن أحمد بن الحسين بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق .

ثانيا :- انتقاض حمدان قرمط على سعيد بن الحسين :

سنرى أن قرامطة السواد ، وعلى رأسهم حمدان قرمط زعيمهم الأول ، وصهره عبدان القرمطي المؤلف الإسماعيلي . ينتقضون على سمعيد بن الحسين بن عبد الله

<sup>(</sup>۱) (طبعة سيبلد ) ص ٢٤

<sup>(</sup>٢) ص ١٥ ( مجلة كلية الآداب بجامعة فؤاد سنة ١٩٣٦ )

<sup>(</sup>٣) ص ٧٠

De Sacy: Exposé, vol. I. pp. 72-3. (1)

القداح ؛ لأنه \_ فى نظرهم \_ دعا إلى نفسه دون الأثمة المستورين ، وذلك أن عبدالله القداح وابئه أحمد كانا يعترفان فى صراحة بأنهما حجتان للأثمة المستورين القداح وابئه أحمد كانا يعترفان فى صراحة بأنهما حجتان للأثمة المستورين والمدا النظام ودعا إلى نفسه ، حتى إنه لما وردت كتبه إلى حمدان قرمط ، وأنكر ما فيها و تبين فيها ألفاظا قد تغيرت ليس هو على النظام الأول (١) و والحق أن هذا التغيير فى سلوك سعيد بن الحسين ، والحق أن هذا التغيير فى سلوك سعيد بن الحسين ، ما رأيتا \_ فلم يكن سعيد قد استبد بالأمر دون الأثمة المستورين ، ولكن قرامطة ما رأيتا \_ فلم يكن سعيد قد استبد بالأمر دون الأثمة المستورين ، ولكن قرامطة فى سلية ، و وسأله عن الحجة وعن الإمام بعده ، الذي يدعو إليه ، فقال : (سعيد) ومن الإمام ؟ قال عبدان : محمد بن اسماعيل بن جعفر ، صاحب الزمان الذي كان أبوك (يريد أحمد بن عبدالله القداح ) يدعو إليه وكان حجته . فأنكر ذلك عليه وقال : (عد بن اسماعيل لأصل له ، ولم يكن الإمام غير أبى ، وهو من ولدميمون بن ديصان وأنا أقوم مقامه (٢) .

أليس في هذا الانتقاض الدليل على أن سعيد بن الحسين من سلالة القداح؟ الواقع أن هذه العبارة تبين في وضوح فكرة الامام والحجة ، وكيف أن الحجج لم يكونوا حتى ذلك الوقت من سلالة محمد بن اسهاعيل ، بل إنها تبين شيئا آخر هو أن الامام المستور لم يكن معروفا للقرامطة ، على حين أن الذي كان يتراسل معهم ويتصل بهم ، هو الحجة الذي كان يقر في مكانباته معهم بأنه نائب عن الامام لا إمام .

ونستطيع أن نحدد زمن ذلك الانقلاب الذى حدث بين القرامطة ورؤساء الدعوة فى سلية فنقول ، إنه كان قبيل هرب المهدى من سلية ، حيث لم يستطع البقاء فى مخبئه ودار هجرته ، لانه انضم إلى العباسيين فى عدائهم له عدو إسماعيلى خطير هو القرامطة ، الذين أصبحوا فيما بعد خطرا على شخصه وعلى مذهبه ودعوته . أضف إلى ذلك أن انتقاض حمدان قرمط قد أحدث هزة عنيفة بين القرامطة ،

<sup>(</sup>۱) النويرى: نهاية الأرب ج ۲۲ ورقة ٧٠

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر والجزء والورقة

وظهر بسبب ذلك فرع قرمطى آخر، هم قرامطة الشال أتباع ذكرويه بن مهرويه الذى قتل حمدان قرمط، ذلك الفرع الذى ساعد على زوال دولة الطولونيين، كأ ساعد فى الوقت نفسه على خروج سعيد بن الحسين من سلية . فقد أدرك سعيد استحالة بقائه فى سورية مع قرامطة السواد الحانقين عليه، ومع قرامطة الشمال الذين عز عليهم أن يخرجهم سعيد من رياسة الدعوة بالكوفة ، فحاف انتقاضهم عليه . ولذلك آثر العافية فى الهرب ، والفرار إلى اليمن أو المغرب ، كا سيأتى . ومعنى ذلك أرب انتقاض حمدان قرمط \_ الإسماعيلى المنطرف \_ على رياسة الدعوة التى تنتمى إلى بيت القداح قد أدى فى النهاية إلى فرار المهدى من الشام إلى اقصى شمال المغرب حيث ألق عصا قسياره فى سلجاسة .

ثالثا: تصريح الحسن الأعصم (۱) القرمطى بأن الفاطميين من أبناء ميمون القداح ، مع أن القرامطة كالدرزية فرقة هامة من فرق الإسماعيلية . ولم يتعرض المعز لدين الله في رده المشهور على الحسن الأعصم لهذه الطعنة . حقيقة إن العباسيين والبويهيين هم الذين أثاروا الحسن الأعصم على سادته الفاطميين ، ح جعلوه يخطب على منابر الشام للعباسيين ويذم الفاطميين ، وصحيح أيضا أن الحسن الأعصم حنق على المعز لتدخله في شئون بلاده الداخلية ، وحجزه عنه الضريبة السنوية التي كان الإخشيديون في الشام يدفعونها اليه . ولكن هذا كله لا ينهض دليلا على أن الحسن الأعصم رماهم بالباطل ، لأن المعز ، وهو على ماكان عليه من البلاغة والعلم ، كان يستطيع أن يدحض ما قاله الحسن الأعصم . وهكذا كان الحسن يقول من فوق يستطيع أن يدحض ما قاله الحسن الأعصم . وهكذا كان الحسن يقول من فوق أعمام ، ومن عندنا خرج جدهم القداح ، كذا بون عخرقون ، أعداء الإسلام ، ونحن أعلم بهم ، ومن عندنا خرج جدهم القداح » (۲) .

وليس فيما ذهب إليه الحسن الأعصم لبس أو غموض، إلا أننا نرى خطأه .

<sup>(</sup>۱) هو الحسن بن أحمد بن أبي سعيد الجنابي ، تولى زعامة القرامطة سدنة ١٥٥ ه بعد أن فتك أبوء بأبناء أبي طاهر الجنابي صغيمة الفاطميين وحليفهم . ثار على المعزلدين الله وعلى اينه العزيز، وكاد يفتح مصر نفسها . ولم تخمد ثورته إلا بعد انتصار العزيز عليه في سنة ٢٦٦ ه وموته هو في سنة ٣٩٧ ه ، حيث عاد القراءطة إلى حظيرة العاطميين من جديد .

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ج ۽ ص ٧٤

من ناحيتين: الأولى، أن الفاطميين جميعا ليسوا من أبناء القداح، وأن المهدى وحده هو الذى ينتمى إليهم حقا، والثانية: أنه يجعل القرامطة أصلا والفاطميين فرعا لهم حبن يقول: وومن عندنا خرج جدهم القداح، فلم يكن القداح ميمونا كان أو عبد الله \_ قرمطيا، بل كان أحد مؤسسى المذهب الإسماعيل، وعن أبنائه أخذ القرامطة. وكان الأولى به أن يعكس الآية فيقول: وعليه تخرج أجدادنا القرامطة. وعلى الرغم من ذلك كله إن إنكار الحسن الأعصم نسب الفاطميين إلى على وفاطمة، وإلحاقهم بالقداح فيه شيء من الصحمة، لأنه يتفق والحقائق التاريخية التي أوردناها من قبل عن عبيد الله المهدى.

هذا أهم ما يمكن أن يقال فى تأييد فكرة قداحية المهدى. ولسكن هل اتفق الإسهاعيلية جميعا على تلك الحقيقة ، وهى أن مهديهم لا يمت إلى على وفاطمة بصلة القرابة ؟ الواقع أن كتب الظاهر جميعها تكاد تخلو من هذا ، بل تؤكد أن المهدى من سلالة الرسول ، وأنه علوى لحما ودما . ونرى فى كتاب و افتتاح الدعوة الزاهرة ، لان حنيفة النعان المغربي ، وفي غيره من الكتب الظاهرية ما يؤكد ذلك ولعل السر فى هذا يرجع إلى اعتقاد الإسهاعيليسة به الذين برعوا فى استخدام التقية أن هذه الكتب سيطلع عليها العامة والخاصة منهم ، ومن غيرهم . لذلك آثروا إبقاء جوهر مذهبهم ومبادئهم فى طى الكتبان ، ولم يشاءوا أن يتكلموا عن الاستقرار والاستيداع الإمامي ، أو يوضحوا لنا كيف تم انتقال الأمر من الأثمة المستورين إلى حججهم . أضف إلى ذلك أن كثيرا من المراجع الإسهاعيلية الظاهرية (۱) تختلف فيا بينها فى ذكر أسهاء الأثمة ، وخصوصا سلف عبيد الله ، فيسميه بعض محمد الحبيب ، ويسميه بعض آخر الحسين أو عليها إلى غير ذلك ، فيسميه بعض محمد الحبيب ، ويسميه بعض آخر الحسين أو عليها إلى غير ذلك ، فايد لنا على أن مؤلني كتب الظاهر إنما كانوا يؤلفون حسب مقتضياتهم السياسية ، فإن الدعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى الظاهر ، ويختلف الدعاة أنفسهم فى في الهاداة أنفسهم فى في المدلاء الأولى الدعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى الظاهر ، ويختلف الدعاة أنفسهم فى في الذلاء الم المواقة أنفسهم فى في المادعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى الظاهر ، ويختلف الدعاة أنفسهم فى في الناداة أنفسهم فى في المادية المناداة أنفسهم في في المادية أن الدعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى الظاهر ، ويختلف الدعاة أنفسهم فى المادية أنه المناداة أنفسهم في في المادية أنه المادية أنه المهم في أنه المادية أنه المادية أنفسهم في المناد المادية أنه المادية أنه الماديات المادي المادية أنه المادية أنفسهم في أن الدعوة فى مراتها الأولى كانت تنحو منحى المادية أنه المادية أنه المادياة أنه المربع المادية أنه المادية أنه أنه المادي المادي المادي المادي المادي المادي المادي المادي المادي الميدي المادي المراجع المراجع المردي المردي المادي المرد

<sup>(</sup>١) تنقسم مراجع الاسماعيلية قسمين: ظاهرية exoteric وهي الراجع التي في متناول الجميع سسواء أكانوا من كبار الاسماعيلية أم من عاميم . بل قد ياح السنبين أحيانا أن يطلعوا عليها . والمراجع الباطنية ، أو السرية esoteric وتسمى أحيانا كتب الحقيقة ، وهي تتناول أسراو المذهب الاسماعيل ، ولذلك لا يباح الاطلاع عليها إلا لخاصة أتباع المذهب الاسماعيل .

ذكر أسهاء أتمتهم ، ويخاطب السنى بما لا يخاطب به الشيعى ، واليهو دى بما لا يخاطب. به المسيحى ، والمجوسى بما لا يخاطب به المسلم ، وهكذا .

ولذلك فإن كتب الظاهر كانت تخاطب الناس فى حدود هذه النظم الظاهرية . أما كتب الباطن فكانت على نقيض ذلك ؛ إذ يعتقد الإسماعيلية أنها من كتب الحقائق التي لا يطلع عليها إلا خاصتهم . ولذلك أخفوها ، وعدوا إباحة الاطلاع عليها \_ لغير خاصتهم \_ جريمة وكنفرا (١) . ولولا تسرب بعض هذه المراجع وتداولها بين الناس ، لما استطعنا أن نعرف شيئا عن حقائق المذهب الإسماعيلي وأسراره .

ورب معترض يقول: لقد ثار أبو عبد الله الداعى وأخوه أبو العباس وكبار كتامة وقتنذ على المهدى . ألم يكن من المعقول حينئذ أن يرموه بأنه خارجى لا يمت إلى العلويين بصلة ؟ على أننا لم نرهم يعترضون عليه فى شىء من جهة النسب ، وإيما كرهوا منه استبداده بالأمر ، فوهوا على النساس أنه ليس المهدى . الواقع أن أبا عبد الله لو كان يعلم هو وأنصاره أن القائم بأمر الله هو الإمام الحقيق لنادوا به إماما فى ثورتهم على المهدى ، لكنا نعلم أن فرقة الإساعيلية جماعة سرية ، وأن نقل الإمامة من شخص إلى آخر ، أو « استبداعها ، فى إمام لنقلها إلى إمام ، إنما هو أمر عوط بالأسرار والكتمان لا يطلع عليه إلا خواصهم . فليس من الضرورى إذن أن يعلم أبو عبد الله عليه أبلا خواصهم . فليس من الضرورى الدعوة العليا ، التي قيل إنها كانت سبعا فى زمن عبد الله بن ميمون القداح ثم بلغت الدعوة العليا ، التي قيل إنها كانت سبعا فى زمن عبد الله بن ميمون القداح ثم بلغت تسعا . ويبين لنا سرية هذا الأمر ما ورد على لسان أحد دعاتهم حين يقول : « فلم تسعا . ويبين لنا سرية هذا الأمر ما ورد على لسان أحد دعاتهم حين يقول : « فلم العاد أحد عليه ولا وقف على سر الله فيه إلا الخلصاء الأبرار ، المصطفون الآخيار . ورب معترض يقول أيضا : إن أبناء القداح اشتهروا بالطموح ، وقد امتلات ورب معترض يقول أيضا : إن أبناء القداح اشتهروا بالطموح ، وقد امتلات

<sup>(</sup>١) حدثنا الاستاذ ما سنيون عن الدكمتور حسين الهمداني البهروي فقال : إن هذا الدكتور أخيره ان أباه أهانه إبهانة بالغذ، وطرده ، فعاش عيشة فقر مدقع ، لأنه تشر بعض كتبهم ، وكتب مقالات لم يسلك فيها مسلك البرة في التقية . ولم تستقر حياة هذا العالم الاسماعيلي إلا بعد وفاة أبيه .

<sup>(</sup>٢) الداعي عماد الدين : زهر المماني ( من المنتخب ) ص ٦٦ .

بطون الكتب بذلك ، فلا يعقل أن يتركوا الخلافة بعد أن ظفروا بها ، أو بالأحرى ، كان من المحال عليهم أن يمهدوا الأمر لغيرهم . ومن دراستنا لافسراد هذا البيت نستطيع أن نقول إنهم ظلوا جميعا على إخلاصهم لبيت إسماعيل ، ولو شعر الأئمة المستورون بميلهم إلى الزعامة والجاه ، أو إلى الاستبداد بالامور دونهم ، لما أبقوا عليهم يوما واحدا . وما أحسن ما قاله الداعي إدريس الإسماعيلي (۱) : , وأشار المهدى بالله إلى محمد القائم بأمر الله أمير المؤمنين ، و نشر لأهل دعوته فضله المبين ، وأدى اليه أمانته ، وسلم اليه رتبته ، وأعطاه وديعته التي استودعها الله إياه ، لم يجعل سائر أولاده فها نصيبا ، بل أقر الحق في مقره ، وجعله في مستقره ، .

وأماكيفية انتقال الإمامة الى سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، فيكنى أن نقول: انه لما بدا للائمة المستورين فى سلبية خطر الخليفة المعتضد العباسى (٢٧٩ ــ ٢٨٩ هـ) عليهم ، حيث أخذ يوالى البحث عنهم ، تحتم على الامام الحسين أن يحفظ الامامة من الضياع ، فعهد بها الى حجته سعيد ، والواقع أن هذا نوع من الحيطة لحفظ الامامة والدعوة ، وليست هذه سنة جديدة جرى عليها الاسماعيلية ، فقد لجأ جعفر الصادق الى المحافظة على محمد بن اسماعيل ، كما لجأ اليها الائمة المستورون في الدور القداحي ، أو دور الستر .

ويختلف العلماء من الإسماعيلية في الإمام الذي نزل للمهدى عن الإمامة: فيرى. أكثرهم أنه الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل (٢)، وبرى غيرهم أنه على ابن الحسين (٣). إلا أننا نستطيع أن نقول إن بجرى الحوادث \_ على ما أوضحنا في كلامنا على الأثمة \_ يجعلنا نعتقد أن الإمام هو الحسين لا ابنه على ، خصوصا أن هددا الزمن القصير لا يتسع لأن يلى الإمامة فيه إمامان هما الإمام الحسين ثم ابنه الامام على ، الذي ولد له الإمام أبو القاسم وهوالقائم بأمر الله فيا بعد. ونحن نعلم أنه كان قد تزوج قبل خروجه (٤) من سلسة سنة ٨٨٨ه، وهذا لا يمكن أن بتحقق , في هذه الفترة القصيرة .

<sup>(</sup>١) زهر المعاني س ١٠

<sup>(</sup>٢) المرجع نقسه من ٢٥

<sup>(</sup>٣) الخطاب : غاية المواليد ص ٣٦

<sup>(</sup>٤) البمانى : سيرة جعفر الحاجب ( مجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦ ) ص ١٠٨

على أن هناك خلافا آخر أشد من هذا ، ذلك أن مؤلفات الاسماعيلية غاصة كلها أو معظمها بذكرسعيد الخير على أنه المهدى . وقد رأيناكتب الدرزية ، وهى من الكتب السرية عند الاسماعيلية ، تسمى المهدى سعيد الخير كذلك . إلا أن هناك بعض العلماء من الاسماعيلية الآخرين يفرقون بين سعيد الخير وبين المهدى نفسه فيقولون : إن سعيدا أخو المهدى ، وإن الإمام الحسين استودعه الإمامة ، فاول انتزاعها من أخيه ، لولا وفاة أبنائه جميعهم ، وإدراكه آخر الأمر أن الإمامة ليست من حقه ، فرد الوديعة إلى مستقرها . يقول النيسا بورى (١) ، وكان مماصرا للمعز والعزيز : ولد لأحمد بن عبد الله ، الإمام الحسين ، وهو والد المهدى وسعيد الخير ، وأقام الحسين إلى أن ولد له المهدى ع م . فلما أتته نقلته استودع له أخاه سعيد الخير ، وأقام الحسين إلى أن ولد له المهدى ع م . فلما أتته نقلته وفص بها على ولده ، فهلك الولد ، ثم نص على ولده الثانى فهلك . وكان له عشرة أولاد ، فلم يزل ينص فهلك الولد ، ثم نص على ولده الثانى فهلك . وكان له عشرة أولاد ، فلم يزل ينص غلى كل واحد منهم إلى أن هلكوا بأجمعهم ، فعلم حينئذ سعيد الخيران الحق لاينارق فهلك الولد ، شم نص على ولده الثانى فهلك ! وجمع دعاته وأعلمهم أنه مستودع أهله ، فتاب وأناب إلى الله . تبارك وتعالى ! وجمع دعاته وأعلمهم أنه مستودع المهدى ح م . فقال الشاعر : المهدى ح م . فقال الشاعر : وتنصل إليه عا تقدم منه قبل ذلك ، وصارت الامامة ، واعترف له بالوديعة . وتنصل إليه عا تقدم منه قبل ذلك ، وصارت الامامة المالمة ، واعترف له بالوديعة .

الله أعطاك التي لا فدَو قدَها وكم أرادوا منعها و عو قها عنك ويأبى الله إلا سوتها إليك حتى طو قوك طوقها ،

فكيف يمكننا إذن أن نوفق بين هذا ، وبين ما نعرفه من أن عبيد الله المهدى هو نفسه سعيد . وقد يسأل البعض : هل سعيد الخير هذا هو الذى ثار عليه حمدان وصهره – ادعى قرمط ؟ وقد ذكرنا من قبل أن الذى قابله عبدان – داعى حمدان وصهره – ادعى الانتساب الى ميمون القداح ، ولم يذكر انتسابه الى الحسين بن أحمدالعلوى . وإذن نفترض افتراضا آخر ، وان لم يقل به أحد من قبل ، وهو أنه لا يبعد أن يكون سعيد الخير هدذا ، وهو الذى ذهبنا الى أنه المهدى ، قد حاول الاستبداد بالامر دون القائم ، إلا أنه عدل عن ذلك فيما بعد ، بسبب موت أبنائه جميعا ، وإدراكه آخر الأمر أنه افتأت على حق القائم بأمر الله ، صاحب الحق الشرعى ، وخصوصا أننا

<sup>(</sup>١) أستتار الامام ( بجلة كلية الآداب سنة ٢٩٣١ ) ص ٥٥ ــ ٢٩٠ .

رأيناه فى سجلهاسة وليس معه سوى القائم. وإن صح هـذا الافتراض استطعنا أن نذهب إلى القول بأن سعيد الخير \_ المهدى \_ قد حاول ذلك وهو بسلمية، أى قبل سنة ٢٨٨ ه، حين فر منها مع القائم ولم يكن معهما الاحفئة من الدعاة. وإذا كان الاسماعيلية الموالون له يقولون: «إن له أبناه كثيرين، لم يجعل لواحد منهم فى الامامة نصيباً (١)»، حتى إننا لم نسمع عن واحد منهم بعد ذلك، فإن هذا يقوى الشك عندنا فى أن سعيد الخير هو المهدى لا أخوه.

وهكذا أصبح سعيد بن الحسين بن عبد الله القدداح إماما : وكان تربعه على عرش الإمامة فى وقت ازدهرت فيه الدعوة أيما ازدهاد ، حتى كش التنبؤ بظهور المنقذ من أهل البيت . ولم يكر هذا المنقذ سوى سعيد هذا . على أن مهمته كانت شاقة عنيفة ، إذ كان عليه أن يفر من اضطهاد الأعداء وتجسسهم عليه ، كان عليه أن يربط ببن بحار الدعوة \_ أى أقاليما الرئيسية \_ برباط متين ، وأن يوجه الدعوة الاسماعيلية توجيها عمليا ، حتى يستطيع إقامة الدولة الإسماعيلية الفاطمية المنشودة . وقد استطاع سعيد أن يضطلع بهذا كله ، على ما سنفصله بعد .

<sup>(</sup>١) الداعي عماد : زهر المماني ( من المنتخب ) س ٧٠

# الفائلقاني

# عبيد الله

منذ تولى زعامة الدعوة الاسماعيلية حتى قيام الدولة الفاطمية-

## ١ - موقف عبيدالله من أنصار الدعوة الاسماعيلية

أصبح سعيد بن الحسين بن عيد الله القداح حجة الامام المستور ، وهو الحسين ابن أحمد . وعلى الرغم من أنه كان الرئيس الفعلى للدعوة الاسماعيلية ، كان وجود الامام بجانب الحجة يحد من نفوذ هذا الأخير كرئيس ديني سياسي لجماعة ثائرة تسعى لقلب النظام القائم من جميع نواحيه . غير أنه بنزول الحسين عن الامامة السعيد وإيداعه إياها ليسلم الابنه القائم بعد وفاته ، اجتمعت الرياستان الروحية والزمنية في يد هذا الزعيم الشاب ، أو بعبارة أخرى تركزت في شخصه وظيفتان كبريان من أسمى وظائف الدعوة الاسماعيلية وهما: رتبة الامام والحجة . فأصبح سعيد بذلك المبيمن على شئون الدعوة قاطبة . ومن ثم عمل على أن يربط أنصار الدعوة بشخصه وخصوصا القرامطة . أنصار حمدان قرمط ، والحواشب أنصار ابن حوشب في الين ، والمغاربة أنصار أبي عبد الله الداعي ، « فتهم من آمن به ، ومنهم من من حد عنه ، ولكنه استطاع أن يحارب بمن أطاعه من عصاه .

# (١) موقف عبيد الله من القرامطة

## ١ - من الفرامطة في سواد الكوفة

تكونت جماعة الفرامطة كفرقة من فرق الإسماعيلية ، قبل أن يتربع سعيد. على عرش الحجابة ثم الإمامة بأكثر من ربع قرن . وكان الداعى الحسين الأهواذي ــ على ما رأينا \_ أول داع إسهاعيلى فيهم . وقد استطاع فى عهد عبد الله بن ميمون القداح أن يبث الدعوة فى سواد الكوفة ، ويستميل اليه حمدان قرمط الذى تنسب إليه هذه الفرقة ومعه جماعة كبيرة . وبما ساعده على ذلك أن حمدان كان على رأس جماعة يؤمنون بنظرية المهدى ، حتى اعتقد بعض أنهم بقايا الكيسانية القائلين بإمامة محمد بن الحنفية وأبنائه من بعده . وكانت سلية تغذى القرامطة بالمبادى والدعاة من حين إلى حين . كما استطاع هؤلاء القرامطة أن ينشئوا لهم فى سواد الكوفة دار هجرة (سنة ٧٧٧ه) كانت مثالا احتذاه الإسهاعيلية الآخرون ، وخاصة فى بلاد المغرب واليمن تم البحرين ، كما استطاعوا بعد قليل أيضا أن يزعجوا العباسيين. ولو انضم هؤلاء إلى صاحب الزنج فى ثورته (٢٥٥ — ٢٧٠ هـ) لقضوا على الدولة العباسية فى القرن الثالث الهجرى .

ولما أصبح سعيد بن الحسين والحجة ، واستقل بالإمامة ، كانت الدعوة الإسماعيلية بين القرامطة منتشرة فقط في سواد السكوفة وفي جزء من جنوب فارس الغربي . وكان من أثر تولية سعيد الإمامة أن تغير تنظيم الدعوة بين القرامطة ؛ مثار حمدان قرمط عليه . وكان لثورته نتائج بعيدة المهدى ؛ منها إلقاء بذور الدعوة الإسماعيلية في بلاد البحرين على الخليج الفارسي غربا ، على يد أبي سعيد الجنابي رئيس الجنابية ، وتكوين جماعة قرمطية أخرى عملت على أن تتربع على عرش الدعوة القرمطية لنحل محل قرامطة السواد ، وهؤلاء هم قرامطة زكرويه بن مهرويه أو قرامطة الشمال .

و تعتبر أورة حمدان قرمط أول امتحان لمقدرة سعيد كزعم دينى ؛ فقد عز على حمدان زعم القرامطة ، أن يرى على عرش الامامة داعبا لا يمت الى العلويين بنسب كا عز عليه أن يفاجاً بهذا الانقلاب دون سابق معرفة بذلك . ويدعى المؤرخون السنيون أن بنى القداح ادعوا الانتساب الى عقيل بن أبى طالب ، وأنهم ظلوا على ذلك الادعاء ، حتى أولى سعيد رياسة الدعوة ، فرج على تقاليد أسرته ، وادعى الانتساب الى على بن أبى طالب عن طريق محمد بن اسماعيل (١) . والحق أن ادعاء أسرة القداح النسب الى عقيل بن أبى طالب كان ـ اذا صح ـ نوعا من التقية ،

<sup>(</sup>۱) النويرى : نهاية الأرب ج ۲۳ ورقة ٧٠

شأنهم فى ذلك شأن أئمتهم المستورين، الذين ادعوا فى سلمية أنهم مرب بنى هاشم العباسيين، واستطاعوا بفضل ذلكأن يمهدوا للدعوة حتى أحرزوا كثيرا من النجاح.

وأما ادعاء سعيد النسب الى محمد بن اسماعيل ، فلم يكن بسبب طموحه ، كما ذهب اليه الشريف أخو محسن(١)، بل كان تلبية لندا. واجبه الديني ، كما كان تلبية لنداء إمامه المستور ، وحفظا لكيان جماعته . ويظهر أن حمدان قرمط لم يستطع أن يستسيغ هذا الانقلاب ، كما لم يستطع أن يفهم نظرية الاستقرار والاستيداع ، أو على الأقل لم يقم سعيد القداح بإيضاح هذه النظرية للقرامطة . ولاعجب في ذلك ، فإن رئيسهم حمدان قرمط كان بقارا لا يستطيع فهم هذه النظريات. على أننا نرى أن سفيره الى سعيد كان عبد الله الداعي العالم النشيط . وهل ترجع ذلك الى أن سعيدا كان يريد إبعاد حمدان وعبدان عن زعامة الدعوة بالعراق، وأن يعنن مدلها شخصاً يثق به ؟ أو بعبارة أخرى ، هل كان سعيد بريد أن يولى على عرش الدعوة بالعراق شخصا يؤمن بالحركة الانقلابية الجديدة التي أحدثها الإمام الحسين بتولية سعيد بن الحسين الإمامة ؟ الواقع أن سعيدا قد ولى على العراق داعيا جديدا \_ كما سنرى ـ ومنحه السلطة المطلقة هنالك (٢) . إلا أن هـذا التغيير قد يكون نتيجة لانتقاض حمدان لا سبيا له . فهل يرجع ذلك الانتقاض إلى أن حمدان قرمط من الكيسانية ، وأنه قد أصبح يحن إلى مبادئهم ، فانتهز فرصة انتقال الإمامة من بيت على إلى بيت الفداح، فانتقض على الدعوة الإسماعيلية ؟ ولكن هذا الافتراض، رغم وجاهته ، يقف في وجهـه بقاء القرامطة في السواد على إخلاصهم لمحمد بن إسماعيل حتى عهد أبي طاهر الجنابي ( ٣٠٥ ـ ٣٣٢ ه ). ومهما يكن من شي. فقد دل انتقاض حمدان قرمط على سعيد الخير على أن هناك شيئا من عدم الاستقرار في الدعوة الإسماعيلية ،كما دل في الوقت نفسه على أنه كان مشاك بعض زعماء من. القرامطة بخشي بأسهم .

اختنى حمدان من ميدان الدعوة الاسماعيلية ، ولا نعلم عنه بعد ذلك شيثا ، فهل قتل ؟ واذاكان كذلك فن الذى قتله ؟ وإن اختفاءه بعد ذلك الانتقاض وفي ذلك.

<sup>(</sup>١) من العلويين العلماء الذين نبغوا في القرن الرابع المجرى

<sup>(</sup>٢) البيسا بورى : استتار الامام ( مجلة كاية الآداب سنة ١٩٣٩ ) ص ٩٩ .

الوقت بالذات يدل على أن سعيدا ، أو على الأقل أنصاره ، قد تخلصوا منه (١) ، أو هل عاد حمدان قرمط إلى حظيرة الإسلام على المذاهب السنية ؟ لو أنه فعل ذلك لما سكت المؤرخون السنيون . ويبين لنا هدا الحديث الذي دار بين عبدان وبين على بن عبدالله القداح (أو ابنه) عقيدة القرامطة بعدانتقاضهم ، إذ عرقه «عبدان أنهم قد قطعوا الدعوة ، وأنهم لا يعودون فيها ، وأن أباه كان قد غرهم وادعى نسبه من عقيل بن أبي طالب كذبا ، ودعا الى المهدى ، فكنا نعمل ذلك . فلما تبيسنا أنه لا أصل لذلك ، وعرفنا أن أباك من ولد ميمون بن ديصان ، وأنه صاحب الأمر عنه الله الله موضعك ، فرعمنا ، وأنه صاحب الأمر عنه الله موضعك (٢) .

على أن ارتداد القرامطة عن المذهب لم يكن عاما ، لأن زعمارهم لم يستطيعوا اقتلاع مبادى مهذا المذهب من البلاد البعيدة ، دولم يمكنهم قطعها من غير ديارهم ، لانها كانت قد امتدت في سائر الاقطار وامتد شرها (٣) ، ولكن ألم يكن سحيد يتوقع حركة كهذه يقوم بها القرامطة ؟ وإذا كان كذلك فما الجهود التي بذلها في هذه السبيل ؟ يبدو أن سعيدا كان يتوقع ثورة القرامطة عليه ، ولذا أوجد في معسكر حمدان وعبدان جماعة من دعاة الهزيمة نمن يوافقونه ويخالفونهم . يتضح ذلك من مخالفة الداعي ابن مليح لو ثيسه حمدان حين حاول إرساله إلى سلية ليتعرف أمر سعيد . ولو كان ابن مليح على دأى أستاذه حمدان الأجاب طلبه .

ولم يكن هذاكل ماكان يعول عليه سعيد ، فقد عين في رياسة دعوته داعيا جديدا يثق به . حقا لم تذكر المراجع الاسماعيلية كلمة واحدة عن حمدان قرمط ، وكأتهم بذلك يتجاهلون الدور الخطير الذي قام به في نشر الدعوة الاسماعيلية بين القرامطة ، ولكنهم يذكرون أن أول عمل قام به المهدى حين أصبح إماما أنه ولى داعيا جديدا ،

<sup>(</sup>١) كان ذلك في سينة ٢٨٦ هـ أو قبام بغليل ؛ لأن زكرويه اختفى منذ هذه السنة تحت صفط أتباع حدان وعبدان .

<sup>(</sup>۲) النوبرى : نهاية الارب ج ۲۳ ورقة ۷۰ ، مما يدلنا على أن السنيين كانوا يعتقلون تكمفير بيت القداح ويردونهم بأنهم ثنوية ، على عكس ما يعتقده الاسماعيلية .

<sup>(</sup>٣) نفس المدر والجزء والورقة

ولابد أن يكون هذا التميين الجديد قد تم بعد انتقاض حمدان قر مط عليه ، ليستطيع مواجهة موقفه الجديد . ولذلك ترى هذا الداعى يتدخل فى شئون الدعوة بالعراق ، فيعزل من يشاء ويولى من يشاء ، مما يدل على أن رد المهدى على حمدان وأنصاره كان سريعا وحازما . يقول النيسابورى (۱) : , فأول ما عمل المهدى ع م بعث فى طلب أدالحسين بن الاسود الى مدينة حاة ، وكان رجلاعاقلا فقال : يا أبا الحسين اقد قدمتك على جميع الدعاة ، فن قدمت فهو المقدم ، ومن أخرت فهو المؤخر . . . وكان الدعاة يأتون الى أبى الحسين ويؤدون إليه زكاتهم وهداياهم ، فيوجه بها أبو الحسين إلى المهدى ، . وكان أول ما قام به أبو الحسين أن عزل أبنا و كرويه عن سواد الكوفة . مما يدل على أن تعيينه قد تم بعد حادث انتقاض حمدان .

ولم يكن ما فعله المهدى كافيا لاقرار أمور الدعوة فى بلاد العراق ، لا سيا إذا علمنا أنه كان هناك فى الطالقان زعيم قداحى آخر ، هاله انتقاض حمدان على الدعوة أو على قريبه سعيد ، فقدم العراق وحاول اجتذاب حمدان وعبدان وإعادتهما إلى حظيرة هذه الدعوة . غير أن رد عبدان عليه كان ينطوى على الغلظة والشدة ، مما جمل ذلك القداحى يتآمر مع زكرويه على قتل عبدان ، ويقلده رياسة الدعوة بسيواد المكوفة متخطيا زعامة قريبه سعييد . فكان قداح الطالقان جعل بذلك من نفسه الرئيس الأعلى للدعوة ، كما جعل من زكرويه نائبا عنه فى العراق (٢) . ومعنى ذلك أن سعيدا واجه خطرا مزدوجا من قرامطة حمدان وعبدان ، ثم من قرامطة عمه على بن عبد الله بن ميمون القداح وزكرويه بن مهرويه . ولا ندرى قرامطة عمه على بن عبد الله بن ميمون القداح وزكرويه بن مهرويه . ولا ندرى بأن قداح الطالقان قد اعتزم الثورة على ابن أخيه سعيد ، أم أنه رأى أن يقوم بأن قداح الطالقان قد اعتزم الثورة على ابن أخيه سعيد ، أم أنه رأى أن يقوم بنا العمل الدي أن ندرك من إقصاء بيت زكرويه عن رياسة الدعوة بالكوفة ، نهم من تشكك المهدى فى إخلاص أبناء زكرويه ، بأن ماحدث على يد على بن عبد الله بن ميمون القداح كان على غير هوى المهدى .

<sup>(</sup>١) استتار الامام ( مجلة كلية الآداب بخاممة فؤاد سنة ١٩٣٦ ) ص ٢٩

<sup>(</sup>۲) شرح ذکرویه لا نصاره موقف هذا القداحی منه ، , ، عمرفهم أنه ابن الحجة ، وأن الحجة تو ق وأن ابنه هذا يقوم مقامه ، فأجلوه وعظموه ، . النوبرى : ج ۲۳ ص ۷۰

ولهذا نرى أن ثورة حمدان قرمط كانت بعيدة الأثر ، فقد فكمكت وحدة القرامطه ، وأدت إلى تكوين فرع قرمطى جديد بزعامة زكرويه ، وعلى بن عبد الله ابن ميمون قداح الطالقان على أن موقف ذلك الفرع من عبيدالله المهدى الإمام ، لم يتضح تمام الوضوح ، على الرغم من وجود جماعة أخرى من أنصار حمدان قرمط ظلت على ولائما لمحمد بن إسماعيل والدعوة الإسماعيلية . وقد بتى هؤلاء مستقلين عن قرامطة ذكرويه في الشمال وقرامطة أبي سعيد الجماني في البحرين . وقد أدى هذا الفريق واجبه كفرع من فروع الإسماعيلية ، فثاروا على العباسيين بسواد الكوفة في سنة ٧٨٧ ه ، كما ثاروا في سنة ٧٨٩ بزعامة أبي الفوارس أخلص دعاة حمدان وصهره عبدان ، وكانوا في هاتين الثورتين عنيفين كل العتف ، كما كانوا مستقلين عن القرامطة الآخرين .

ويدلنا رد الداعي أني الفوارس على الخليفة المعتضد (٢٧٩ — ٢٨٩ هـ) على الجراق هذه الجماعة في حب العلويين ، كما يدلنا في الوقت نفسه على الجرأة والإقدام اللذين امتاز بهما قرامطة السواد . فانظر إلى هذا الحديث الذي دار بين أفي الفوارس والخليفة المعتضد العباسي ؛ قال المعتضد : « هل تزعمون أن روح الله تعالى وأرواح أنبيائه تحل في أجسادكم ، و تعصمكم من الزال ، وتوفقكم لصالح العمل ؟ فقال له : ياهذا ! إن حلت روح إلميس فما ينفعك ؟ فلا تسل عما لا ينفعك ، وسل عما يخصك ، فقال ( المعتضد ) : فما يخصني ؟ قال : أقول : إن رسول الله من السحابة على ذلك ؟ شم العباس حي ، فهل طلب الخلافة ؟ أم هل بايعه أحد من الصحابة على ذلك ؟ شم مات أبو بكر فاستخلف عمر ، وهو يرى موضع العباس ولم يوص إليه ، ولا أدخله فيم ، فهاذا تستحقون اسم الحلافة ، وقد اتفق الصحابة على دفع جدك عنها (١) ؟ » .

ولم يقف الأمر عند ذلك الحد ، بل إننا نشاهد فى سنة ه ٢٩٥ ه ، أى قبل قيام الدولة الفاطمية بسنة واحدة ، ثورة نخطرة تقوم فى سواد الكرفة على يد خليفة أبى الفوارس \_ ويدعى أبا حاتم البورانى \_ رئيس البورانية الإسماعيلية . وهذا يدلنا على أنه كانت هناك جماعة من قرامطة السواد ، ظلت على ولاتها لمحمد بن إسماعيل ، وأنها كانت من أخلص الناس لحردان قرمط . فهل نفهم من هذا

<sup>(</sup>١) المنصورى : رتبة الفكرة ج ، ص ١٢٨

أنهم لم يعودوا إلى حظيرة سعيد الحير الإمام؟ الواقع أنهم أفادوا سعيدا فائدة جمة حين شغلوا جيوش العباسيين عنه من سنة ٧٨٧ إلى سنة ٩٨٩ ه ، حتى استطاع الإفلات من سلية آمنا ، كما شغلوهم هم وغيرهم من القرامطة في سنة ٩٥٥ ه . وبذلك لم يستطع العباسيون إنقاذ الأغالبة الذين تعرضوا لهجمات الإسماعيلية العنيفة بقيادة أبى عبد الله الداعى من قرامطة الشمال .

والآن ننتقل إلى الكلام على موقف قرامطة زكرويه بن مهرويه من سعيد الخير. كان أبو محمد زكرويه بن مهرويه من كبار دعاة حمدان قرمط، وكان يخضع مباشرة اصهره عبدان الرئيس الثانى للدعوة الإسماعياية بين قرامطة السواد . فلم يكن زكرويه أول داع إسماعيلي بين القرامطة للاولى ، حتى عده النيسابورى (٢) الإسماعيلي من من تلامذة مدرسة القرامطة الاولى ، حتى عده النيسابورى (٢) الإسماعيلي من دعاة عبد الله القداح الحجة ، ولذلك فأن حمدان لما انتقض على سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، وجد على بن عبد الله ، الذى كان بالطالقان ، فيه الرجل الذي يعول عليه ، فأحله محل حمدان قرمط في رياسة الدعوة بالسواد ، على ما تقدم .

وهنا نقف قليسلا لنرى سعيدا الحير حاثرا في سلية ألهام حالة التقلقل التي أوجدها انتقاض حمدان عليه . لذلك لم يقر عمه عليا ، قداح الطالقان ، على ما فعل ، كا لم يرض عن تعيين زكرويه أو أبناء زكرويه عن الكوفة ، بدليل ما قام به داعى دعاته أبو الحسين من عرل أبناء زكرويه عن الكوفه . ولكن كيف نفسر قول النيسابورى (٣): و لما مات أبو محمد ــ زكرويه ـ داعى الكوفة ، وكان قد خلف ثلاثة أولاد ، وهم أبو القاسم (صاحب الناقة) وأبو مهزول (صاحب الشامة) وأبو العباس ؛ وكان معهم زوج أختهم فقتلوه ، وقالوا له : أنت مبغض لنا ومخالف على مولانا . وصاحت أختهم وقالت : قتاتم زوجى ! فقالوا : نعم ! لأنه منافق . فخلع أبو الحسين وماحت أختهم وقالت ، فتاتم بن أبي محمد عن دعوة الكوفة ، فغضب أبو القاسم وإخوته (داعى الدعاة ) أبا القاسم بن أبي محمد عن دعوة الكوفة ، فغضب أبو القاسم وإخوته

<sup>(</sup>١) اتعاظ الحنفا ص ١٠٧

<sup>(</sup>٢) استتار الامام من ٩٥

<sup>(</sup>٣) الصدر نفسه ص ٢٦

غضبا شديدا ، وكتبوا إلى المهدى صلوات الله عليه يقولون : لم نزع أبو الحسين منا دعوة الكوفة بلا ذنب ولا خيانة ؟ فلم يرد عليهم الهدى جوابا ، واجتمع الإخوة الثلاثة ، وتحلفوا وتعاقدوا على أنهم ينحدرون إلى سلية فيقتلون ابن البصرى ، هذا الذى كلف أبا الحسين أن يفعل بنا هذا الفعل ولا نتركه ، وقالوا : حتى ينقطع ذكر على بن أبي طالب من الدنيا ، ونقتل بعده أبا الحسين ، وإلا وشينا بذلك إلى عمال الشام ، ؟

من ذلك زى أن أبناء زكرويه قاموا بعمل يستحقون عليه ثناء المهدى، ولكنهم قوبلوا بعكس ما كانوا يؤملون: قتلوا زوج أختهم لأنه مخالف للمهدى، ولا نعرف أنه كان هناك بين القرامطة مخالف غير حمدان وعبدان. ولما كانت المراجع السنية الكثيرة التي بين أيدينا تؤكد أن قتل عبدان كان على يد زكرويه وأنصاره، فلا يبعد أن يكون عبدان زوجا لابنة زكرويه. ثم لماذا لم يقابل المهدى هذا العمل بالتقدير وإنها قابله بعزل فاعليه ؟ يبدو أرب المهدى أقدم على ذلك، لأن زكرويه وأبناءه لم يفعلوه بأمره بل بأمر سواه، فاعتبرهم منتقضين عليه كحمدان وعبدان سواء بسواء. ثم ما المقصود بعبارة ابن البصرى ؟ يظهر من سياق هذه العبارة أنه المهدى. ومهذا يتفق الإسماعيلية مع الطبرى وعريب بن سعد وسواهما(۱) في إطلاق اسم ابن البصرى على المهدى. كا نفهم من منطوق تلك العبارة مدى أي إطلاق اسم ابن البصرى على المهدى. كا نفهم من منطوق تلك العبارة مدى إسماعيلي هذه البلاد ورياسة الدعوة في العراق، والعلاقة السيئة التي قامت بين في شيء من التأكيد أن زكرويه لم يكن حيا في ذلك الوقت أى في سنة ٢٨٨ ه، مع أنه حارب العباسيين، ودوخ جيوشهم في العراق وفي البادية حتى قتل في سنة ٢٨٨ ه، مع ويبدو أن النيسابورى اعتقد موت زكرويه في الوقت الذي اختني فيه .

وإذا كانت هذه هى آراء الإسماعيلية فى الاتجاهات الجديدة بعد موت عبدان. واختفاء حمدان وانتقاضه على سلية ، فإن السنيين يذهبون إلى القول بأن زكرويه لما قتل عبدان، تتبعه قرامطة السواد (وهم أنصار حمدان وعبدان)، فاضطر إلى الاختفاء فى مطمورة (حفيرة فى الارض) بإحدى قرى سواد الكوفة، وأمعن.

<sup>(</sup>۱) سلة تاريخ العارى ج ۱۲ س ۲۷ .

فى التخفى منذ سنة ٢٨٦ ه (١). ويرى ابن خلدون أن استخفاءه كان راجعا إلى تتبع جيوش العباسين له ، وإخفاقه فى اجتذاب أحياء كلب إلى دعوته الجديدة (٢). والواقع أن هذين السبين معا هما اللدان حملاه على الاستخفاء . ويصح أن نضيف سببا ثالثا ، هو رغبته فى أن يقوم بتمثيل دور الآثمة المستورين ؛ فيعمل وهو فى مخبئه ، حتى يستطيع بذلك أن يحتفظ لدعوته الجديدة بالحيوية والقوة ما دام الرأس المفكر فيما لم يمسه أحد بسوء . أضف إلى ذلك خوفه من أن يناله ما نال حمدان على يد رؤساء الدعوة بسلية . وبهذا نرى أن زكرويه قد ثار على قرامطة السواد ، وأغضب رؤساءه فى سلية ، وخالفه القوم إلا أهل دعوته (٢) » .

وجه زكرويه نشاطه نحو الشها ، فلم يتجه جنوبا خوفا من نشاط أبي سعيد ، كما لم يستطع الآبقاء على دعوته في بلاد السواد ، حتى لا يعترضه الفرع القرمطي الرئيس ، وهم أتباع حمدان الذين ظلوا على ولائهم له وللدعوة الأساسية . ومن ثم وجه أبناء ه ولاسيما أبا القاسم يحيي (صاحب الناقية) وأبا مهزول (صاحب الشامية) إلى بادية السهاوة و بلاد الشام . ولا غرو فقد كانت بادية السهاوة في قبضة جماعة من الأعراب الذين اعتنقوا المذهب الإسماعيلي ، كما كانت بلاد الشام نفسها في حالة من الضعف لا تستطيع معها مقاومة أو نضالا . ولم يكن للعباسيين نفوذ أو سلطان في هذه البلاد ، لأنها كانت في قبضة الطولونيين الذين دب إليهم الضعف واعتراهم في هذه البلاد ، لأنها كانت في قبضة الطولونيين الذين دب إليهم الضعف واعتراهم لم دراية وإلمام بالمذهب الإسماعيلي ، منذ اتخذ الأئمة المستورون سلمية موطنا ودار هجرة . فلا يبعد أن تكون الدعوة الإسماعيلية قد أخذت تتسرب من سلمية إلى بعض مدن الشام ، وأنه قد أصبح لها أنصار وأنهاع في كثير من المدن الشآمية و باديتها (٤) .

فهل كان اتجاه أبناء زكرويه إلى بلاد الشام دليــلا على رغبتهم الخالصة فى الاتصال بليمهم الأكبر فى سلية ؟ لقدحاولوا الاتصال بالمهدى غيرمرة ، واعتذروا له عما فرط منهم ، وأعلنوا أنهم يريدون أن يكو نوا دولة الفاطميين المنشودة فى

<sup>(</sup>٢) النربي : نهاية الأرب ج ٢٣ ورقة ٧١ ، ٧٠

<sup>(</sup>٢) العبر = ٤ ص ٥٦

<sup>(</sup>٣) المقريزى : الماظ الحنفا ص ١١٥

<sup>(</sup>٤) الدكتور طه شرف : ناويخ الاسماعيلية في الحياة السياسية ج ١ ورةة ١٠٢

بلاد الشام نفسها. هذا ما حاول الاستاذ إيمانو (١) الذهاب إليه ؛ ولكن المراجع الإسماعيلية تنفى ذلك ، وتذهب إلى الإسراف فى لعن أبناء زكرويه . ودليل آخر هو أن سعيدا الخير إنما خرج من سلية خوفا من أبناء زكرويه ، وأنه لم يستمع لاعتذار اتهم المتتالية ، مما يدلنا على عدم ثفته فيهم . كما أن الحسين بن زكرويه عمل على التخلص من جميع أقارب سعيد الخير ، حتى إنه لم يُعبق له منهم عينا تطرف . ولو كان من أنصاره لما فعل ذلك .

والذي نلاحظه في حركة أبنا مزكروً به ، أنهم كما نوا على قدر كبير من الذكاء ؛ فقد استغلوا حالة الانحلال السياسي في تلك البلاد ، وتأثير المذهب الإسماعيلي فيها ، فنادوا بإمامة محمد بن إسماعيل وانتموا إليه . ومن قائل إنهم ادعوا نبوته ، ومن قائل إنهم زعموا أن أباهم حجة الإمام المستور ، وإنهم فروا من وجه العباسيين ، ولجثوا إلى قباتل بني كلب الذن اعتنق كشير منهم هذا المذهب ، وتفا نوا في طاعتهم ، واعتقدوا أنهم يعاونون بذلك أبناء الرسول ، وسموا أنفسهم الفاطميين. ولا يد أنهم كانرا قبل ذلك موالين لرياسة المذهب، وأمهم أسندوا رياستهم إلى « محى ن زكرويه ، ، وهو أبوالقاسم ن أبي محمد ، الذي استغل هذه الظروف المواتية ، وأدعى أن النصر حليفهم ، وأن نأفته مأمورة ، إن تبعوها ظفروا وإلا أخفقوا . ومن شم سمى « صاحب النَّاقة » ، و سماه أنصاره «الشيخ ، ، فتمكن من قلوب أنصاره فى بادية السماوة منذ سنة ٢٨٩ه. يقول الطبرى(٢): ﴿ إِنْ يَحِي تَسْمَى بُمَحَمَّدُ بِنُ عَبْدُ اللَّهُ بِنَ مجمد بن إسماعيل ، وزعم أن أباه المعروف بأنى محمود داعية له ، وأن له بالسواد. والمشرق والمغرب مائة ألف تابع ، فانحازوا له وتسموا الفاطميين ودانوا له يه .. ونحن نشك كشيرا فها ذكره الطُّسرى ؛ لأن محمد بن إسماعيل أنجب عبد الله الرضا ، وهو عبد الله الاكتر ، الذي اعتبره الإسماعيلية الإمام الثاني من الأثمة المستورين . . إلا أن عبارة الطبرى تشير في الوقت نفسه إلى فسكرة الحجة والإمام ، وتبين أنه لو صدق أبناء زكرويه، لكان أبوهم حجة قد حل من أئمة الدعوة العلوبين محلأ بناء.· القداح ، وفي ذلك معتى الثورة الصريحة على سعيد الخير . وإذاكان يحي قد أعلن. هذا وهو ببادية السياوة في سنة ٦٨٩ هـ، نقد اشتم منه سعيد رائحة الشرَّ ، ومن شم

Ivanow: The Rise of the Fatimids, p. 91 (1)

<sup>(</sup>١) تأريخ الأمم والملوك ء ١١ ص ٢٧٧ – ٢٧٨

غادر قصوره وأهله بسلمية ، واتجه جنو با مع إمامه المستقر أ بى القاسم (القاسم بأمرالله) و بعض المقر بين إليه من الدعاة .

ويتفق مؤلفو الإسماعيلية معنا في اعتقادهمأن مجيء أبناء زكرويه إلى بلاد الشامكان السبب المباشر فحرب سعيد الخير من سلمية ، فقد رأيناهم يتآمرون فيما بينهم على قتله وقتل كبير دعاته أبى الحسين . ولا يبعد أن يكون ما ذهب إليه الطبرى صحيحا من ناحية أنهم ادعوا أن أباهم داع لمحمد بن إسماعيل ، وأنهم لا يعترفون المامة غيره ، أى بإمامة سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح ؛ بل لقد اعتبروه خارجا على المذهب نفسه . بدلنا على ذلك تلك العبارة القيمة التي أوردها النيما بورى الإسماعيلى في كتابه استئار الإمام (١) ، حين يتكلم على علاقة أبناء أنى محمد زكرويه مع المهدى فيقول : ولما اتصل خبر مجيئهم « بدعاة بغداد . . . وجماعة من الشيمة ، كشبوا إلى فيقول : ولما اتصل خبر مجيئهم « بدعاة بغداد . . . وجماعة من الشيمة ، كشبوا إلى فقم ، فإنهم زحفوا إليك، وهم عازمون على قتلك ، فإن لم يحدوا إلى ذلك سبيلا . وشوا المه إلى «هارون بن ، أحمد بن طولون. وهم يقولون إنك مخالف الممذهب ، ويشهرون أمرك . فاعمل على خلاص نفسك ، ولا تقم ساعة واحدة ، ، وذلك مما دعاه إلى الفرار . ولم يكن حؤلاء القرامطة إذن يرمون من وراء حركتهم هذه إلى تمكنوا الفرار . ولم يكن حؤلاء القرامطة إذن يرمون من وراء حركتهم هذه إلى تمكنوا دولة تخضع لسعيد الخير ، وإنما كانوا يريدون قبله وقتل أهل بيته ؛ فلما لم يتمكنوا منه قضوا على جميع أسرته .

ولا يهمنا أن نتتبع هنا حروب أبناء زكرويه فى بلاد الشام، وإنما يهمنا جلاء بعض المسائل الفامضة لتوضيح العلانة بين المهدى وقرامطة الشمال. ومن هذه المسائل:

أولا: أنالمراجع الإسماعيلية تذكر أن سعيدا القداح خرج من سلمية قبل وصول أبناء ذكرويه إلى الشام فى أواخر سنة ٢٨٩ ه بسنة واحدة ، وأنه قضى هذه المدة أو ما يقرب منها وهو يختلف إلى مدن سورية وفلسطين ، ولا سيما الرملة التى بقى بها حتى تمت هزيمة يحيى بن ذكرويه وأخيه الحسين بن ذكرويه فى أوائل سنة ٢٩٨ه. ومعنى ذلك أن المهدى خرج من سلمية فى سنة ٢٨٨ ه، واستمر بالرملة . فهل كان

<sup>(</sup>١) مجلة كاية الآداب سنة ١٩٣٩، مس ٢٩ - ٧٠ .

سعید یقف تلك الوقفة الطویلة رجاء نجاح أبناه زكرویه فی احتلال الشام، ثم یعود هو إلیهم؟ أو أنه أراد أن يجلس على عرش أقامه منافسوه من أبناه زكرویه؟ إننا نشك كثیرا فی ذلك، لأن الحسین بن زكرویه اتصل به فی سنة ۱۸۸۵ و وهو فی مدینة الرملة، و حاول إغراه ه لیعود إلی سلمیة، فی الوقت الذی كان أخوه يحيی ابن ذكرویه ( أبو القاسم ) علی حصار دمشق. فماذا قال ابن زكرویه ؟ و بماذا أجاب المهدی ؟ قال ابن زكرویه المهدی : , یامولانا! أخرجنا من بلدنا أنا و إخوتی . ندور علیك . فالحد لله الذی جمع بیننا و بینك . أخی ( یقصد أخاه یحی المكی أبا القاسم ) قدم بالعسكر ، وحصر دمشق و تركته علی أخذها . فارجع فقد استفام لك الأمر ، قدم بالعسكر ، وحصر دمشق و تركته علی أخذها . فارجع فقد استفام لك الأمر ، فا جننا من بلدنا إلا لترضی عنما ، ولا تسكن ساخطا علینا . و هسندا من فعل أبی الحسین الذی أقلقنا و أقلقك ، فإن كنت لا تمضی أنت ، فاكنب كتابا إلی أخی ایرضی عنی ، فإنه ساخط علی (۱) .

ولو أن الحسين بن ذكرويه كان موضع ثقة المهدى، أو أنهما كانا على وفاق، لأجابه على الفور وانتقل معه إلى دمشق. وإنما الذى فعله المهدى، أنه كتب إلى أخيه يحيى بن ذكرويه كتابا قال فيه: وارض عنه، ولا تؤذه بنى، ، وأنا قادم فى إثر كتابى (٢) ، ، كما أرسل إلى داعى دعاته أبى الحسين كتابا آخر يطلب فيه أن يمتحه بعض المال. ومع ذلك لم يعبأ المهدى ولا داعى دعاته بهؤلام.

ويظهر أن ما فعله الحسين (أبو مهزول) بن ذكرويه كان خدعة حربية ، رمى من وراثها إلى الحصول على شخص المهدى والتخلص منه بعد ذلك ، أو أنه كان يرمى إلى الحصول على رسالة منه يستغلها فى إثارة حماسة أتباعه من القرامطة . ولا يبعد أن بنى ذكرويه لما رأوا احتدام الصراع بينهم وبين طغيج بن جف \_ أبى يحمد الإخشيد صاحب مصر \_ وكان على دمشق من قبل هارون بن خمارويه ، وأن المصريين سوف يمدونه بالممال والرجال ، رأوا أن يستغلوا شخص المهدى وماله ، فإنهم قبل الذهاب معهم إلى دمشق قالوا : إنه نا ثبهم وحجتهم ، واتخذوه تكاته للحصول على كل ما تصبو إليه نفوسهم ، وإلا أخذوا منه مالا يستعينون به تكاته للحصول على كل ما تصبو إليه نفوسهم ، وإلا أخذوا منه مالا يستعينون به

<sup>(</sup>١) النيسابوري : استثار الامام ( مجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦ ) ص ٩٨

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه

على الفتح ؛ فإن لم يكن هذا و لا ذاك ، أخذوا منه رسالة تدل على رضائه عنهم للتأثير في الذين لا يزالون على حب المهدى ، حتى لا يكو نوا من عوامل هزيمتهم . وإذا صح ماذهبنا إليه ، دل على مهارة أبناء زكرويه . وقد أفاد يحيين زكرويه (أبوالقاسم) وأخوه الحسين (أبو مهزول) من تلك الرسالة ، إذ وافق أفصار يحيى ، وكان عامتهم من إسماعيلية المهدى وصنائع أبى الحسين داعى دعاته ، على تولية الحسين عهد أخيه . ولم يلبث أن قتل يحيى على أبواب دمشق على أيدى الجنود المصريين ، وعلى رأسهم . بدر الحمامي قائد أحمد بن طولون ، وذلك في أوائل سنة . ٢٩ ه ، وتسلم الحسين بدر الجمامي قائد أحمد بن طولون ، وذلك في أوائل سنة . ٢٩ ه ، وتسلم الحسين (أبو مهزول) زمام الأمور بين قرامطة الشيال .

أما المراجع السنية فتذهب إلى القول بأن أبناء زكرويه نادوا بالاشتراكية وحملوا و موالى بى العليص (وهم فرع من قبيلة كلب) على صريحيهم (رؤسائهم)، فقتلوا جماعة منهم واستنلوهم (۱). وقد انتصروا هم ومن انضم إليهم من الكلبيين على والى الرصافة في سنة ۱۸۹ه (۲). ومن ثم توغلوا في بلاد الشام نفسها ، فلم يستطع طغج بن جف والى الشام أن يصدهم ، فهزموا جيوشه في مواقع متكررة ، حتى ضربوا الحصار على دمشق في العام نفسه سبعة أشهر ، إلى أن قتل على أبوابها يحيى ابن ذكرويه . وهكذا لم يتعرض المؤرخون السنيور للعلائة القائمة بين المهدى وهؤلاء القرامطة ، ولم يذكروا أين كان يختفي المهدى وقتلذ ، كما لم يذكروا الدور الدى قام به الحسين بن زكرويه مع المهدى . وكل ما قالوه إن يحيى بن ذكرويه ضرب نقودا كتب على أحد وجهيها : وقل جاء الحق وزهق الباطل ، وعلى الوجه ضرب نقودا كتب على أحد وجهيها : وقل جاء الحق وزهق الباطل ، وعلى الوجه الآخر : «قل لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربي ، مما يدلنا على أن يحيى كان ينادى بأحقية العلويين ، وأن دعوته نالت كثيرا من النجاح حتى تقرمط أكثر ينادى بأحقية العلويين ، وأن دعوته نالت كثيرا من النجاح حتى تقرمط أكثر من حول دمشق من الغوطة وغيرها وعاضدوها ، (۲) .

وقد أخطأ كثير من العلماء السنيين فقالوا: إن يحيى بن زكرويه الذى قتل على أبواب دمشق، هو على قداح الطالقان، الذى اتفق مع زكرويه على قتل عبد الله

<sup>(</sup>۱) العلمي : الأمم والملوك جر ١١ ص ٢٧٧

<sup>(</sup>٢) وماية هشام ؛ غرق الرقة ، بينهما أدبعة فراسخ على طرف الرية .

<sup>(</sup>٢) المسعودى : النَّبيه والاشراف ص ٣٢٢ . والغوطة من البكررة المحيطة بدمشق .

والذهاب مع أبنائه إلى بلاد الشام(١).

ثانيا : وأنه بعد اضطلاع الحسين بأمور الدعوة القرمطية ، حاول اتخاذ حمص على دمشق ، وقد نجح فى ذلك نجاحاً يذكر ، لأنه نظم جيوشه ، وعين أقاربه والمخلصين فى حبه عليها : فجعل ابن عم له قائدا من قواده ، ولقبه المدثر وو لاه عهده ، وعهد إلى قريب آخر بقتل أسرى المسلمين ، لئدلا يكونوا عبئاً عليه ، وغالى فى التظاهر حالى ما يقوله السنيون ب بالإخلاص للمذهب الإسماعيلى ، فقسمى أخمد ابن عبد الله بن محمد بن إسماعيلى ، وسمى ابن عمه المدثر عبد الله بن عيسى بن محمد بن إسماعيل . ومما يلفت النظر حقا ، سرعة استيلائه على حمص ، إذ استطاع قتل اسماعيل . ومما يلفت النظر حقا ، سرعة استيلائه على حمص ، إذ استطاع قتل حاميتها المصرية ، واتخذها قاعدة لنشاطه وقوته ، بل تذهب المراجع الإسماعيلية إلى القول بأن أهلها كتبوا ، إلى أى مهزول : أن اقدم علينا، ودع دمشق ، فإنا في طاعتك . فقدم حمص ، وخلى عن دمشق (۲) ، . ذلك أن أهل حمص كانوا أكثر استعدادا لتقبل المذهب الإسماعيلي . ولا غرو فإن سلمية به المقر الرئيس للائمة الإسماعيلية المستورين ب أقرب منها إلى دمشق . ومن ثم خطب على منابرها ، وتلقب بلقب المستورين أورب منها إلى دمشق . ومن ثم خطب على منابرها ، وتلقب بلقب المستورين أليس المناه المقب المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه و المقب المناه المناه و المقب بلقب المستورين أله المناه و المقب المناه و المقب المناه و المقب المناه المناه و المقب المستورين أله المناه و المقب المناه و المقب المناه المناه و المقب المناه و المقب المناه و المناه و المقب المناه و المقب المناه و المنا

<sup>(</sup>١) ولا يَكننا أن نوانق على هذا للأسباب الآنية : -

<sup>( )</sup> إن الديرى ، وهو الذي ذكر ذلك ، ذكر في موضع آخر أن زكرويه أكد بأنه أرسل ابنيه عني والحسين إلى بلاد الشام فتتلا هنالك ( المقريزى ؛ اتعاظ الحنفا.ص ١٠٥ ) .

<sup>(</sup>س) وإن على بن عبد الله القداح ( قداح الطالقان )كان من الذكاء بحيث لم يلق بنفسه في معامع الجروب ، وكانت الطريقة المأوفة عند زعماء القداحية أن يعالوا في الحفاء إلى أن تحين الفرصة للظهور. ولا نتصور أن يفعل هذا مر تمكن بدهائه من القضاء على زعماء من ذوى الشأن ، كحدان قرمط وصهره عبدان ، ومن تمكن في نفس الوقت من النجاح في تكوين حزب قوى جديد برياسة زكرويه المنطاع أن يقب في وجه العارلو نبين والمباسيين معا .

<sup>(</sup>ح) إذا كان من الثابت أن يكون يحيى هذا قد دعا إلى نفسه وانتمى إلى محمد بن إسماعيل ، وأن أحاه الحسين قد دعا إلى نفسه أيضا ، وانتى إلى محمد بن إسماعيل ، وأفر غير مرة أنه أخو بحي ، فكيف يعقل أن يصدق أنساره القرامطة ذلك ، إذا لم يكن معروفا لديهم أن يحيى القتول على أبواب دمشق هو أخوه بالطبع . أضف إلى ذلك أن المراجع الاسماعيلية المماصرة تزكد أن المقتول بيد الجنود المحمدية على أبواب دمشق هو يحيى بن زكرويه ، وليس قداح الطالقان ، وهكذا انتهى هسذا الدور باخفاق أبناء زكرويه في استمالة المهدى ، وعجزهم عن الاستميلاء على دمشق ، لانخاذما قاءمة لملك جديد .

<sup>(</sup>٧) النيسابوري : استتار الامام ص ٥٩

أمير المؤمنين . وفي هـذا التلقيب دليل آخر على ثورته على النظام الإسهاعيلي وعلى المهدى نفسه . كما جعل يكانب عماله بذلك ، واستطاع أن يكون في الشام حكومة قرمطية ثا ثرة عاصمتها حمص ، وسمى أنصاره والمؤمنين ، وسمى المسلمين والكافرين والواقع أن هذه سنة الإسماعيلية الذين يسمون أنفسهم والموحدين، وغيرهم الكافرين والفاسقين .

ومهما يكن من شيء ، فقد كان الحسين يكتب لأنصاره : دمن عبد الله أحمد بن عبدانته المهدى ، المنصور بالله ، والناصر لدين الله ، القائم بأمر الله ، الحاكم بحكم الله ، الداعى إلى كناب الله ، الذاب عن حريم الله ، المختار من ولد رسول الله (١).

كا يخيل إلينا أن الحسين بن زكرويه كان كا خيه قد اعتمد اعتمادا كليا على الإسماعياية الذين كانوا قد استجابوا لسعيد الحنير؛ فإن أخاه أبا القاسم يحيى بن زكرويه تمكن من جذب قلوب جماعة من قبائل كلب، لا تهم كانوا يدينون بالمذهب الإسماعيلى. وهكذا « وقع اختياره عليهم دون القبائل، وكانت الدعاة تدعو فيهم، وكانوا من دعوة أبى الحسين (٢) ، داعى دعاة سعيد الحدير. كما نراه يعتمد عليهم ويبجلهم، حتى إنه لما قبض على الداعى أبى الحسين وضيق عليه (في سنة ، ٩٩ ه) وشهره هو وابنه، وأركهما جملا، وكبامها بالحديد، وأتاه مشايخ القاصيين فقالوا له: إن هذا الرجل الشيخ، نحن من دعوته، فلا تحدث فيه حدثا. فقال لهم : ما يناله منا مكروه (٣) ، وكذلك وكان الرجال الذين أخرجهم في العسكر لحرب محمد بن سليان الكاتب القائد العباسي، محبين للمهدى، وكانوا من دعوة أبى الحسين (٤) . من هذا كله نرى أن أنصار قرامطة الشمال كانوا من أتماع المهدى، ومن استجابوا لسلية لا للكوفة . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى إن علاقة هذا الفرع العدائية الملجومية ضد المهدى لم تكن قد مدأت بعد .

وأما موقف الحسين بن زكرويه العدائي من المهدى فيبدأ مذ تاقت نفسه إلى

<sup>(</sup>١) العيني : عقد الجمان ( مخطوط ) جـ ١٨ ورقة ١٠٦

<sup>(</sup>٢) أنيسا بررى: استتار الامام (مجلة كاية الآداب سنة ١٩٣٦) ص ٩٧

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٠٠٠

<sup>(</sup>٤) المصدر نقسه ص ١٠٢

أخذ سلمية ، ومذ قتل داعى دعاة المهدى (أبا الحسين) فى منتصف سنة . ٢٩ ه. ذلك أنه ترك حمص فى رعاية أنصاره ، وعم شطر سلمية . وليس من شك فى أن الحسين كان ينوى الشر فى اتجاهه هذا ، ويخشى بقاء أبى الحسين داعى الدعاة . ولذلك كان يهمه ألا يفلت هذا منه ، فلما هرب تتبعه حتى أدركه ، ولم يستمغ لنصائح أتباع أبى الحسين . ومن الغريب أن الحسين ، بعد أن قتل داعى المهدى ومثل بالهاشمين العباسيين فى سلمية ، أرسل إلى المهدى يستميله للحضور إليها ، ويخبره فى الوقت نفسه أنه قتل وأضداده ، ومن كانوا سببا فى تشتيت أهله وأقاربه . وهكذا , بعث إلى المهدى كتابا سرا يقول له فيه : إنى قتلت أعداءك الذين عملوا على خروجك ، ودفع ابن عمك ، وولده إلى العراق فى الأول ، فأقدم ولا تتأخر (١) .

لو أن هناك ثقة متبادلة وحبا متبادلا بين الفريقين ، لما تأخر الحسين فى أن يمهد لدولة المهدى . ويمثل الدور الذى سوف يمثله أبو عبد الله الشيعى . ويحن نقر ماقاله النيسابورى : , وكان ذلك مكيدة منه ليطمئن المهدى إليه حتى يرجع ، . ثم بماذا نقسر ذلك الرد اللين الذى بعث به المهدى إليه ؟ أكان بخشاه فيظهر له الود على حين كان يخافه حتى لا يفشى للناس سره وهو بالرملة ؟ أم أنه اضطر إلى البقاء بالرملة هذه المهدة الطويلة لا يظهر حنقه عليه حتى لا يعبث بقصوره ولا بأهله ؟ يدل على هذا أنه حين رآه يعبث بهؤلاء جميعا غادر بلاد الشام . ومهما قيل فى نفور المهدى من الحسين هذا ، فإنه لم يظهر له وهو بالرملة شيئا يثيره ؛ ولذلك رد على كتابه بتلك العبارة التى بتظاهر فيها بحبه له و ثقته به ، وفيه يقول : وقد أحسنت فيما عملته ، ولو لم تفعل هذا ما كنت من شيعتنا وأوليا ثنا ؛ وأنا قادم على إثر كتابى هذا إن شاء الله الته () . .

وبم نستطيع أن نفسر أيضا قوله : إنه قادم اليه من فوره ، على حين أن الحسين ظل ينتظره أربعة أشهر كاملة ? و بماذا نفسر اعتقاد الإسماعيلية أن المهسدى أنقذ حياته بامتناعه عن الذهاب إلى سلبية حيث يقولون : « لما قرأ الفاسق كتاب المهدى

<sup>(</sup>١) النيسانوري: استثار الامام ص ١٠٢

<sup>(</sup>٢) المصدر نقسه

فرح به وأطمعه فيه ، وأبي الله أن يتم للفاسق أمله ، وأن لا يبلغ المهدى ما هو أهله(١) ١ ، والذي نعتقده أن الحسين لم يكتف بقتل داعى دعاة المهدى ، بل كان يطمع في قتل المهدى نفسه ، وأن دعاة المهدى في بغداد كانوا على حق في تصويرهم أبناء ذكرويه ، ووصفهم بالغدر والميل للفتك بالمهدى ، لذلك لما طال انتظار الحسين وصول المهدى دون جدوى ، وأدرك أن الجيوش العباسية قادمة إليه ، عمل على التخلص من الدعاة المخلصين للمهدى ، فأخرجهم في عسكره لحرب محمد بن سليمان ، ولم يبق بجانبه إلا نفر يسير منهم ، لا يخشى بأسهم ، ثم انقض على سلية وعلى قصور للمهدى ، فقتل أهله وأسبابه وحاشيته . ومن هؤلا ، جارية المهدى وابنه منها ، دوأتى اليه بجميع من في ذلك القصر من صغير وكبير من الرجال والنساء ، فقتلهم كلهم ...

وكان من أثر سياسة الحسين الحرقاء أن حلت به الهزيمة أمام جيوش محمد بن سليمان، قائد العباسيين في موقعة « تمنع » ، على ما يقوله السنيون ، أو , السيل ، (٣) على ما يقوله الإسماعيليون . وذلك أن الحسين وجه كل جهوده للقضاء على العلويين بسلمة ، ولم يحفل بمقابلة محمد بن سلمان الكاتب ، فلم يخرج للقائه ، وترك قواده يلاقون قضاءهم المحتوم ، مع أنه كان يحدر به أن يكون في طليعة جيشه ، أضف إلى ذلك أن كثيرا من رجاله الموالين للمهدى ، قد شكوا في تصرفاته فحذروه أضف إلى ذلك أن كثيرا من رجاله الموالين للمهدى ، قد شكوا في تصرفاته فحذروه على المواتبات المحاة فيه ، هذه العبارة التي وردت على لسان أحد هؤلاء الدعاة حين دخل على المواتب المحاة فيه ، هذه العبارة التي وردت على لسان أحد هؤلاء الدعاة حين دخل أبو الحسين قصر المهدى : وقال الدعاة الذين كانوا في عسكر الفاسق لابي محمد الداعي : أنت مدل على هذا الرجل ، فاعرف ما يريد مهذا القصر ، وعرفه أن صاحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فالر تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا القصر له في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا القصر اله في رقابنا بيعة ، فلا تحدث فيه حدثاً ولا تؤذهم بشي . (٤) و ماحب هذا المحدود المح

<sup>(</sup>١) النيسايوري ـ استتار الامام (بجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٦) ص ٢

<sup>(</sup>٢) المصدر نقسه ص ١٠٥

<sup>(</sup>٣) وتقع على مقربة من حماة

<sup>(</sup>٤) اليسابوري: استنار الامام ص ١٠٤

تالثا: أننا لا يهمنا أن نتبع حركات الحسين حى قبض العباسيون عليه و فتكو ابه ، ولا أن نبحث أثر هذه الموقعة فى إضعاف الطولونيين ، ولا أثر حركة أبنا ، ذكرويه فى بلاد الشام عامة ، كما لا يهمنا أن نذكر الجهود التى بذلها أخوه الثالث وبعض أفساره بعد ذلك ، لان هذا كله لايدخل فى نطاق هذا البحث . إنما يهمنا أن نقول إن الحسين كان حربا على المهدى وهو بالشام ، كما كان حربا عليه بعد القبض عليه . وكأنه قد آلمه ، بعد أن قبض العباسيون عليه ، أن يفات المهدى بحشاشته ، فوشى به ، وأمد العباسيين بجميع المعلومات التى تساعدهم على القبض عليه . ولذلك أجاب الحسين العباسيين جميع المعلومات التى تساعدهم على القبض عليه . ولذلك أجاب الحسين ولا من أهل القرامطة ، إنما أمرنى بالخروج رجل هو فلان بن فلان ، من مدينة سلية ، يمنى المهدى ع م . وهو كمن صفته كذا وكذا ، بصفته وحليته ، وكتبت صفته على ما وصف ، (۱) .

وفى الحق أن هزيمة الحسين حملت المهدى على مغادرة الرملة ، بعد أن مكث بها عامين . وفى أو اللسنة ٢٩١ه ه ترك بلاد الشام التي درجت فيها الدعوة الإسماعيلية منذ قرن تقريبا ، وآوت جميع أئمة الاستتار . ومرز ثم زال عهد زعامة سلمية ، وقضى المهدى بعد ذلك خمس سنوات مغتربا متألما . فإنه لما فر من الرملة قصد المغرب ، وألق به فى غياهب سجون سجلهاسة ، حتى حمله أبو عبد الله من السجن إلى العرش فى سنة ٢٩٨ ه .

وهكذا لقى سعيد الخير من قرامطة السواد ومن قرامطة الشال ما آلمه وأقض عليه مضجعه ، فغادر مسقط رأسه سلمية ، ولم يستطع أن يستمرى مسياسة هؤلاء في بلاد الشام ، ولكنه لم يستطع أن يحتج عليها ، وظل قابعا مترددا في مدينة الرملة ، حتى حلت الهزيمة بصاحب الشامة ، وعبث بأهل المهدى وأقاربه ، فكان ذلك آخر عهده بالمشرق . وبذا نرى أن قرامطة الشيال لم يقوموا -كما ادعى برنارد لويس - ' بوحى من الأثمة أنفسهم ، لكي يمهدوا السبيل ويزيلوا من أمامهم العقبات (۲) ، بل قاموا يطلبون الامر الانفسهم ، فكان نصيهم الإخفاق (۳) .

<sup>(</sup>۱) النيسايوري ساستتار الامام من ١٠٦

Bernard Lewis: The Origins of Ismailism, p. 74. (7)

Lamemuse: Islam Beliefs and Institutions, p. 159. (r)

#### ٣ - من قرامط البحرين:

وأما موقف سعيد الخير من أبي سعيد الجنابي (١) (٣٠١ه) مؤسس دولة القرامطة بالبحرين ، فلا نعرف عنه كثيرا قبدل قيام الدولة الماطمية ، غير أنما لا نشكر أن قيام دولة القرامطة في البحرين على يد أبي سعيد ، يرجع إلى حد كبير إلى حركة حمدان قرمط وانتقاضه على سلمية ومن بها . فقد كان أبو سعيد من أخلص الناس لحمدان قرمط ، ومن كبار دعاته في جنوب فارس الغربي ، وقد صادف هناك شيئا غير قليل من النجاح . إلا أن مصاعب كبيرة اعترضته ، وفقبض على ما جمعه من المال ، واتخذه من الخزائن والعدد ، وأفلت بحشاشته . فلم يزل في خفية حتى كتب إليه حمدان قرمط من كار اذى ( بالقرب من بغداد ) بالشخوص إلى ما قبله ؛ ولم يكن رآه . فلما عاينه رأى فيه نافذا فيما يكلفه ، ورأى أن ما دار عليه ليس من سوء سياسته ، اسكن وجوه (٢) وقعت كالضرورة (٣) .

وفى الوقت الذى دعا فيه حمدان أياسعيد الجنابي . حدث الانتقاض على سلمية : فمن قائل إن حمدان قرمط عين أياسعيد على الدعوة فى القطيف وبلاد البحرين ، فظل هذا على إخلاصه له ، حتى سمى أتباعه ـ على ما ذهب إليه دى ساسى (٤) ـ القرامطة

<sup>(</sup>١) أسبة الى جناية على الخليج الفارسي شرقا .

<sup>(</sup>٧) أمور أو ظروف فوق مقدوره .

<sup>(-)</sup> ان حوال : ألسالك والمالك من ٢١٠ .

<sup>(</sup>٤) ترى أن الداعى ابا زكريا العملى ، قد يكون على المذهب الاسماعيلى على عقيدة حدان رعبدان . فلما انتفضا على الدعوة وأرسلا أبا سعيد بمبادى ، وعقائد إسماعيلية جديدة ، قتل زكريا العملى ، لأنه لم يعد على رأيه ، ولا بد \_ إن صح ذلك الافتراض \_ أن يكون أبو سعيد قد اتفق مع حدان على ذلك قبل عبيته إلى القطيف ، وإلا اعتبر خارجا عليه ، كما لا يبعد أن يكون حمدان وعبدان قد طلبا إلى زكريا \_ داعيهما على القطيف \_ الحروج على الدعوة الأولى التي يرأسها أبناه القداح ، فلما لم يجبهما إلى ما طلباء منه أرسلا إليه أبا سعيد ففتك به .

ولا يبعد أن يكون قداح الطالقان قد عمل هو وزكره بن مهروبه على إرسال أبي سعيد إلى بلاد القطيف ، فقتل هذا أبا زكريا الصامى لبقائه على طاعة عبدان وحمدان ، وقد يؤيد ذلك ، جى، شخص. يدعى يحى بن المهدى إلى القطيف بعد ذلك ، واتصاله بأبي سعيد ، وإخلاص هذا له ، ومن المحتمل جدا عليه

نسبة إليه ، ومن قائل إن الذي أرسله إلى إنليم البحرين هو قداح الطالقان ـ على بن عبد الله القداح . وإلا كيف نفسر قتله أبا ذكريا الصمامي داعية عبدان في بلاد القطيف(۱) ؟

وسواء أكان أبو سعيد قرمطيا يدين بالطاعة لحمدان أو لزكرويه ، فإن تعيينه على القطيف والبحرين ، قد تأثر لحد كبير بالعملاقة الرئيسية بينسلية من جهة و بين سيده حمدان قرمط من جهة أخرى . ويما يسترعى النظرحةا ، أن أبا سعيد كان يعمل وهو أشبه بملك مستقل ، حتى إن ابن فضل الجدنى حين ثار على ابن حوشب وعلى عبيدالله المهدى ، ادعى أمه فعل ما فعله أبو سعيد فقال : « إيما هذه الدنيا شاة ، ومن ظفر بها افترسها ، ولى بأبي سعيد الجمابي أسوة ، لأنه خلع ميمونا وابنه (٢) و دعالمي نفسه ، وأنا أدعو إلى نفسى (٣) . من ذلك نرى أن أبا سعيد لم يتقيد في سياسته برعماء الدعرة الإسماعيلية ، وذلك يعلل فتور العلقة بينه و بين الدولة الفاطمية الناشئة ، لأنه لم ينفذ مطالبها على النحو الذي كانت تؤمله منه .

# (س) موقف عبيد الله من أنصار الدعوة في البين والمغرب وفارس

لم تكن رياسة الدعوة بسلية تهتم بنشر الدعوة بين القرامطة وحدهم ، بل كان الفتهامها بنشرها في بلاد اليمن والمغرب وفارس لا يقل شأنا عن ذلك ، حتى إنها وضعت في رياسة تلك الاقاليم الرئيسة ، أو على حد تعبير الإسماعيلية وبحار الدعوة » ، دعاة من الافذاذ الذن خلدوا أسمامهم في عالم الدعوة .

ے أن يكون يحيي بن المهدى هذا على ماذكره يعض هو على تداح الطالقان . وبما يؤپد هذا الرأى محاولة وكرويه في أخريات حياته الاتصال بأبي سعيدالجنابي ، ولو لم يكونا على وفاق لما حارل ذلك أو فكر فيه .

De Sacy: Exposé de la Religion des Druzes, vol. i. pp. (1) cxxx, vi-vii.

<sup>(</sup>٢) يقصد أحمد بن عبد الله القداح وابن أخبه سعيد الحير .

<sup>(</sup>٣) الحادي الهاني : كشف أسرار الباطنية س ٢٢

#### ١ — في بلاد البمن

وي بلاد اليمن صاعف ابن حوشب وابن فضل جهودهما في نشر الدعوة لإسماعيلية ، وفتح البلاد لسنية ، وضها إلى بلاد الدعوة . وقد نجحا في ذلك نجاحا كبيرا ، حتى ثقب ابن حوشب ومنصور اليمن ، واستطاع ابن فضل أن يستولى على أقائم كثيرة أهم إنقلم صنعاه . وما لاشك فيه أن ابن حوشب كان يدعو إلى الإمام الحسين بن أحمد . فنها ولى عهده أو نقل الإمامة \_ مؤقتا \_ إلى سعيد الحير ، ولحسين بن أحمد . فنها ولى عهده أو نقل الإمامة حدان قرمط من قبل ، عن طرق الاستبداع الإمام . . لم ينتقض عليه كما انتقض حمدان قرمط من قبل ، ولم يثر عنيه كم ثار زكرويه وأبناؤه ، بل إنه لما وكتب له الإمام . . . بالعهد لعبيد الله ، وأذن له بالحرب . قام بدعوته وبثها في اليمن ، وجيس الجيوش ، وفتح المناثن . . . وفرتق الدعاة في اليمن وعمال واليمامة والبحرين والسند والهند ومصر والمغرب ، (١١ ، وكان يراسل \_ فوق ذلك \_ الإمام وولى عهده ، حتى إن الحسين حين أدرك نجاح ابن حوشب قال لسعيد الخير : وهذه دو لنك قد أقبلت ، ولكن لا أحب ظهورها إلا من المغرب (٢) .

وبفض جهود ابن حوشب انتشرت الدعاية على ما رأينا فى بلاد المغرب على يد داعيه الحلوانى وأبى سفيان أو لا ، ثم على يد أبى عبد الله الداعى ثانيا . كا تعاون ابن حوشب مع سنية فى نشر الدعوة بمصر ، فتكون بها \_ تبعا لذلك \_ جماعة من الإسماعيلية كانوا من حاشية النوشرى ، والى مصر بعد سقوط الطولونيين ، فساعدوا المهدى على الإفلات ، وهو فى طريقه إلى المغرب . ولا يخفى أن كشيرا من المصريين كانوا على عقيدة الإسماعيلية فى الوقت الذى مر سعيد الخير بمصر ، حتى إنه لجأ \_ على ما سنرى \_ إلى الاختفاء فى دور كثير منهم . وقد حدث كل هذا بفضل تعاون ابن فضل مع سلية فى ذلك الوقت .

وكان عبيدالله حين فراره من سلمية يقصد بلاد اليمن ، حيث كان يقيم ابنحوشب

<sup>(</sup>١) أبن خلدون : المير ج ۽ س ٣٠

<sup>(</sup>٢) عمارة اليمني : تاريخ اليمن ص ١٤٢

الذى أطلق عليه الإسماعيليسة ، فجر الدعوة المتنفس (١) . وبما زاد في عظمة مركز ابن حوشب أن « باب أبواب المهدى ، أى كبير دعاته ، كان أستاذا لابن حوشب . يقول جعفر الحاجب ، وكان في صحبة المهدى حين فراره من سلمية : وأمرنا المهدى بالأخذ في أهبة السفر والحزوج معه ، وأظهر لنا أنه يريد اليمن (٢) ، ويؤكد أبو حنيفة النعان المغرب ، قاضى قضاة الفاطميين في المغرب ، وداعيهم الأكبر ، أن المهدى لما وصل إلى مصر في سنة ١٩٢ ه ، كان يأمل أن يقصد اليمن ، وأن المدن صحبوه كانوا جميعا على هذا الاعتقاد .

ولكن إذا كان فى نية سعيدالخير أن يقصد الين . هما الذى منعه من تنفيذ تلك النية ؟ من المحتمل جدا أن يكون رسل العباسيين وجو اسيسهم قد سبقوا إلى تلك البلاد ، أو أن بعض أخبار هرب المهدى إلى البين قد عرفه العباسيون . كما لا يبعد أن يكون لما ذكره ابن عياش ، الذى نزل المهدى فى داره بمصر أثر فى احتفاع المهدى عن قصد البين . فقد قال ابن عياش للفوشرى عامل العباسيين على مصر . حين سأله عن حقيقة المهدى المختفى عنده : . أما الرجل النازل على فوالله لا وصل إليه شىء عن حقيقة المهدى المختفى عنده : . أما الرجل النازل على فوالله لا وصل إليه شىء إلا ما يصل إلى ، لا نه رجل هاشمى شريف تاجر ، من وجوه التجار ، معروف بالفضل والعلم واليسار . والذى أنى الرسول فى طلبه ، قد أعطيت خبره أنه توجه إلى المين قبل ورود هذا الرسول بمدة طويلة (٤) ، وبما يجعلنا تميل إلى الاخذ بهذا الرأى أن المهدى عدل عن قصد الهن بعد وصوله إلى مصر .

على أن هناك من يقول: إن جماعة من الدعاة الذين يضمرون الكراهة والبغضاء للمهدى، قد فصدوا البمن، فأفسدوا عقول كثير من أهلما، وعلى الآخص الزعيم الثانى ابن فضل. مما جعل المهدى لا يرحب بفكرة إقامة الدولة الفاطمية المنشودة فى بلاد تضم أمثال هؤلاء المتآمرين. وهذا يدلنا على بعد نظر المهدى ، فقد كان. للثورة التي أشعلها ابن فضل على ابن حوشب بعد ذلك ، أثرها فى إضعاف الدعوة.

<sup>(</sup>١) الحمالي : غاية المواليه ص ٢١

<sup>(</sup>٢) اليمانى : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٠

<sup>(</sup>٣) أفتتاح الدعرة الزاهرة ص ٤٠ ( من المنتخب )

<sup>(</sup>١) العالى : -يرة جعفر الحاجب ص ١١٢

الإسماعيلية في تلك البلاد ، بل في قلب مشروعات الفاطميين في بلاد المشرق رأسا على عقب . يقول أبو حنيفة النعمان المغربي (١) : ، وكان تقدم بعض دعاته فقصد البمن قبله وفسد أمره . فأتى إلى أبي القاسم ، صاحب دعوة البمن ، فأراد أن يستزله فرجده ثابتا في أمره ، فانصرف عنه إلى على بن الفضل صاحبه ، وكان في ناحية من البمن ، فاستاله ، فأفسده ، فكان يقال في ذلك الوقت : أتى عراقى إلى عراقى يطلب أن يسخر منه فلم يمكنه ذلك ، فأتى البماني فسخر منه ، فانسلخ على بن الفضل من أمره وأمر أوليائه . . . فارب أبا القاسم . . . واتصل ماكان من ذلك بالإمام ، فكره دخول البمن على هذه الحال . .

وعلى الرغم من عدم صحة كل ما أورده النعان، وخاصة أن ابن الفضل لم يقم في وجه على بن حوشب إلا بعد قيام الدولة الفاطمية بأربع سنوات تقريبا، تبين عبارته في وضوح أن هناك من حذا حذو حمدان قرمط وأنصاره، بل حذا حذو زكرويه وأبنائه ، في الانتقاض على سعيد بن الحسين ، مما بجعلنا تميل إلى القول بأن تقليد سعيد الخير الإمامة قد أوجد حركات انقلابية بين الإسماعيلية، وأن هذه الحركات لم تقتصر على القرامطة وحدهم ، بل شملت بعض دعاة المين (٢).

<sup>(</sup>١) افتتاح الدعوة الواهرة ( من المنتخب ) ص ٤١

<sup>(</sup>۲) لا ندرى إذا كان المعيان يقصد بالعراقي الحنائن , فيروز، ، الذى كان , ، داعى الدعاة وأجل الناس عند الإمام وأعظمهم منزلة ، والدعاة كلهم أولاده ومن عديده وهو باب الأيواب إلى الأنمة، ، والذى انتقض على سعيد الخير حين علم أنه يقصد المغرب دون البين ، لأنه عز عليه أن يترك يلاد الشرق الأدبي ويقصد بلاد المفرب المقفرة ، كاعز عليه أن تضعف زعامته أمام سعاوة أبي عبد إلله الداعى في تلك البلاد ، ولا غرو فارت فهروز لم يكن على سلة وثيقة بأبي عبد الله الداعى ، مع أنه سيكون ساجب الزعامة المطلقة على تلبيده ابن حوشب داعى دعاة البين ، وعلى صهره أبي على داعى دعاة مصر غاذا كان النعمان يقصد ذلك الداعى فقد أخطأ ، لا نه فر من مصر إلى البين ، واستمر ردحا من الرمن عبروز ، ولمنا تشك في أن وصول رسائل المهدى "وأبي على إلى ابن حوشب انما كان بعد خروج المهدى ومفي الي ابن حوشب انما كان بعد خروج المهدى من مصر مرافة فيروز قبل خروجه من مصر مرافق البين ، أضف الى ذلك أن ورة على المرش الفاطمي ، ولم تمكن اذا في الوقت الذي خرج فيه المهدى ما سيأتي سائل الذي خرج فيه المهدى من مصر ( ما كان الذي خرج فيه المهدى من مصر ( ما كانت بعد شاة ١٩٥٩ ه من مهر ( ما كان الذي خرج فيه المهدى من معر ( ما كان الذي خرج فيه المهدى من معر ( ما كانت بعد ذلك بنحو ثماني سنين أو أكثر .

ومن المسائل الشائقة فى تاريخ الدعوة الإسماعيلية فى اليمن ، اعتبار الأئمة الإسماعيلية تلك البيلد أماكن استراتيجية هامة للنهضة بالدعوة بعد قيام الدولة الإسماعيلية تلك البيلد المغرب ، لأنه يسهل على الدولة الشيعية التى تقوم فى بلاد المغرب ، أن تتحرك شرقا إذا ما أرادت أن تغزوالعالم الإسلامي(١) ، وترث بغداد ، على حين أنه قد يتعذر عليها أن تفعل ذلك إذا قامت فى بلاد اليمن ، إذ يصعب على الجيوش اليمنية ، مهما كان عددها وإعدادها ، أن تخترق بلاد العرب من الجنوب إلى الشمال ، وأن تمر ببلاد من أوعر بلاد العالم وأكثرها فقرا فى طرق مواصلاتها .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن مراجعنا الإسماعيلية أوضحت أن هناك أفكارا كانت تجول فى أذهان كبار الدعاة والأثمة ، تتلخص فى أنه إذا قامت الدولة الفاطمية فى المغرب وتحركت بحيوشها نحو المشرق لفتح مصر وغزو العالم الإسلامى ، فإن اليمن تمدها بالنجدة ، وتتلاقى جيوشها مع الجيوش المغربية فى تلك البلاد ، وبعبارة أخرى يقوم إسماعيلية اليمن بمساعدة الفاطميين فى الوقت الذى تقوم فيه القرامطة ، فتلتق فى مصر الجيوش الفاطمية المغربيسة بالجيوش الإسماعيلية القرمطية واليمنية ، يتضم لنا ذلك مما ذكره اليماني فى كلامه عن فرار فيروز إلى ابن حوشب ، وتبريره بقاءه فى اليمن ، بادعائه وأن الإمام بعث به مشرفا عليه إلى أن يقدم من المغرب بالعساكر إلى مضر ، ويكتب إليه ليستقبله بعساكر أهل اليمن ».

\_\_\_ وعلى أية حال لم يصب النعما في كا لم يصب جعفر الحاجب في سيرته حين يدعى أن ابن حوشب فاتل ابن فضل وا نتصر عليه ، وأن ذلك كان بسبب فيروز ، لا ننا سنرى ما مخالف ذلك عند كلامنا على علاقة المخليفة المهدى بابن فضل . وأذن تستطيع أن نقول أن المهدى لم يشأ أن يقصد بلاد اليس في سنة ٢٩١ ه ، وعلى الرعم من نجاح الداعيين \_ ابن حوشب وابن فضل \_ هناك ، لم تستطع الدعوة أن تغزو تلك البلاد ، كما أنها لم تستطع أن تتغلب على المذاهب السائدة فيها . أصف الى ذلك أن كلا من ابن حوشب وابن فضل كان يعمل مستقلا عن زميله في كثير من الأحيان ، وأن ابن فضل لم يشمر في ذلك الوقت بالتبعية لابن حوشب . ومن ثم كان من الصعب على المه \_ دى أن يقصد بلادا لم تترحد زعامتها تحت راية اسماعيلية واحدة ، تستطيع أن تهه الملك والسلطان كما فعل ابو عبد الله الشبه المان يسيرة جعفر الحاجب ص ١١٠ ، ١١٥ ) .

<sup>(</sup>١) الىمانى : سىرة جعفر الحاجب ص ١١٥

هذه فکرة جریئة . ولا بد أنها جالت بخاطر المهدی ، فرددها فیروز داعی دعاته و باب أبوا به .

#### ٧ \_ في المغرب

راجت الدعوة الإسماعيلية في المغرب رواجا عظيما على أيدى دعاة ابن حوشب كالحلواني وأبي سفيان ، وتستمت الدعوة هناك غاربها على يد داعيه وتابعه أبي عبد الله الشيعي . وكان نجاخه سريعا ، فقد خرج إلى المغرب ، وهويدين بالطاعة للامام الحسين بن أحمد العلوى وحجته أحمد الحكيم بن عبد الله القداح ، ووصل إلى المغرب وهو يدين بالطاعة للامام الحسين وحجته الجديد سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، وهو سعيد الخير . ولسنا بصدد محث عوامل نجاحه السريع ، ولا عبد الله القداح ، وهو سعيد الخير . ولسنا بصدد شرح صراعه مع منافسيه من زعماء البربر وملوك الأغالبة ، وإنما بهمنا أن نبين الرابطة التي كانت بينه وبين سعيد الخير منذ توليته عرش الإمامة إلى حين توليته عرش الخلافة .

كان لفكرة المهدى أثرها فى بلاد سادها الجهل، وملاها تعسف الحكام السنيين الما وضجرا. وكانت الاحاديث تكثر فى بلاد المغرب بقرب ظهور المهدى، وأن الشمسستشرق من مغربها، أى أن دولة العلويين المنشودة ستقوم من بلاد المغرب. ولم يكن إرسال الحلوانى وأبى سفيان إلا للتمهيد لهذه الفكرة، وحرث الارض ولم يكن إرسال الحلوانى وأبى سفيان إلا للتمهيد لهذه الفكرة، وحرث الارض ولصاحب البذر، الذى ذكره لكم أبوسفيان والحلوانى». يتغنى للكمتاميين بقوله: وأنا صاحب البذر، الذى ذكره لكم أبوسفيان والحلوانى». وفي الحق أن نجاح أبى عبد الله فى بلاد المغرب يرجع لحد كبير إلى حسن علاقته بالمهدى وإشادته بفضله. ولم يكن التفاف المغاربة حوله إلا لأنه كان يخبرهم بأنه البشير للمهدى ، وأنه ملا قلوبهم بالامل فى امتلاك الارض جميعها إذا ما رفعوا السيف فى وجه أعدا، المهدى . وقد وضع الكمتاميين من الاحاديث والتنبؤات ما أثار حماستم ؛ فمن قوله لهم فى فيج الاخيار: ، هذا فيج الاخيار، وماسمى إلا بكم ولقد جاء فى الآثار ، أن للمهدى هجرة تنبو عن الاوطان، ينصره فيه الاخيار، من مذا الهل ذلك الزمان ، قوم اشتق اسمهم من الكريمان ، فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا الهل ذلك الزمان ، قوم اشتق اسمهم من الكريمان ، فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا الهل ذلك الزمان ، قوم اشتق اسمهم من الكريمان ، فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا الهل ذلك الزمان ، قوم اشتق اسمهم من الكريمان ، فأنتم كتامة ، ويخروجكم من هذا الهل ذلك الزمان ، قوم اشتق اسمهم من الكريمان ، فأنتم كتامة ، ويخرو جمكم من هذا المهدى المتحرو المتحروب والمتحروب وا

الفج سمى فج الاخيار» . والواقع أن أبا عبد الله كان يستغل اسم المهدى فى نشر دعو ته ، وكان فى الوقت نفسه يخاص له الإخلاص كله .

وبما لا مراء فيه أن تأمم سعيد بن الحسين على يد إمامه الحسين بن أحمد العلوى ، لم يثر في نفس أبي عبد الله من الحنق ماأثاره بينالقرامطة . فظل على ولائه لسلمية ، وأخد ترسل رسله وهداياه إلى الإمام الحسين المستقر أولا، ثم إلى الإمام المستودع سعيد الخيرثانيا ، بما جعلاً لأول يتنبأ للثانى بقرب قيام دولته فى المغرب، فيقول له : . هذه دولتك قد أقبلت . ولكني لا أحب ظهورها إلا من المغرب ، . ويقول أيضا : إنك ستماجر بعدى هجرة بعيدة تنبو مها عن الأوطان ، وتلاقى محنا شديدة ، مشيرا بذلك إلى رحلته إلى بلاد المغرب؛ ولذلك آثر الإمام المستودع ـــ سعيد الخيرـــ بلاد المغرب على المن ، لحسن العلاقة التي كانت قائمة بينه وبين أبي عبد الله داعي بلاد المغرب، حتى إننا نراه في سفره يصحب رسل أبي عبد الله، فكان ـ كما يقول أبو حنيفة النعان المغرف(١)\_ . معــه بعض الـكتاميينُ الذين كانوا ينفذون إليه . . ويقول جعفر الحاجب في رحلة المهدى: إنه كان مع المهدى جماعة , من الكمتاميين الذينكانوا ينفذون إلينا إلى سلمية (٢). . كل هذا بجعلنا نقول في كثير من الاطمئنان : إن اتجاه المهدى إلى بلاد المغرب كان بوحي من أبي عبد الله الشيعي . يقول المقريزي (٣): , وسير أبوعبد الله إلى عبيد الله ن محمد (٤) رجالًا من كتامة ليخبروه بما فتح الله له ، وأنه ينتظره ، فوافوا عبيدالله بسلمية من أرض حمص . . ويقول النيسابوري(٥): ﴿ وَمَعَ ذَلِكَ كَانْتَكَتَبَأَقَ عَبِدَ اللَّهُ تَتْرَى تَطْلَبُهُ حَيْثًا نَزَلَ ، فَكُنتب إليه أن اقدم فقد استقامت لك العساكر. .

و إذا صح ذلك ، فما هي الدوافع التي دفعت بأبي عبد الله إلى طلب المهدى ليقيم. بحواره ، مع أن ذلك قد يحدّ من نفوذه ؟ الواقع أن أبا عبد الله كان يعتقد أن ظهور

<sup>(</sup>١) افتتاح الدعوة الزاهرة ( من المنتخب ) ص ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) العاني ( سيرة جمفر الحاجب ) س ١١٦ .

<sup>(</sup>٢) الخطط : ج ٢ ص ١١

<sup>(</sup>٤) يقصد محمد الحبيب الدي يقال إنه هو الحسين بن أحمد العلوى .

<sup>(</sup>٥) كتاب استنار الامام ص ١٠٦)

المهدى بين ظهرانى أنصاره يشحد عزائمهم ، خصوصا أنه كان قد انتهى من صراعه مع المغاربة ، فى السنة التى خرج فيها المهدى من سلمية وبدأ صراعه مع دولة الاغالبة ، أى أنه بدأ حربه مع دولة منظمة ، لهما جيشها الثابت الدائم ؛ وهذا يحتاج إلى مؤازرة معنوية ، قد بجدها فى وجود المهدى بجانبه . لذلك كان يؤكد لانصاره أن المهدى سيفاجئهم بالظهور بينهم . ويبدو أن كثيرا من أنصار أبى عبدالله قد جزعوا من سجن المهدى فى سلجاسة ، وخافوا على حياته ؛ إلا أن أبا عبدالله كان يؤكد لهم ولجميع أصحابه ، و الذين استجابوا لدعوته ، أن الله سبحانه يحفظ المهدى ويقيه ، ويدفع عنه ، حتى يظهره ويعز نصره ، وكان من أثر ذلك أن وقويت بصائرهم ، وخلصت نباتهم ، (١).

على أن اتجاه المهدى إلى بلاد المغرب، وتحقق أبي عبد الله من وجوده في شمال إفريقية ، جعله يجزم بقرب ظهوره ، ويستغل ذلك في الحط من شأن أعدائه الأغالبة . فكان الدعاية إلى المهدى وهو في سجنه بسجلاسة ، آثره الفعال في التفاف الناس حوله . ولهذا كان من أهم ما كان يذيعه بين الناس : « المهدى يخرج في هذه الأيام ، و يملك الأرض ، فياطوبي لمن هاجر إلى وأطاعني (٢) . . كما جعل ، يغرى الناس بأبي مضر زيادة الله و يعيبه » (٣) ، وبذكر كرامات المهدى وما يفتح الله له (٤) . وهكذا كان المرتصال السرى بين أبي عبد الله وإمامه في سلبية أو في طريقه إلى المغرب أو في سجنه بسجلاسة ، أثره الكبير في التفاف الناس حوله ، غما في نجاحه بعد ذلك .

وعلى الرغم من سجن المهدى بسجلماسة فى أقصى بلاد المغرب. كان أبو عبدالله على اتصال دائم به، حتى إنه لما انتصر على زيادة الله فى حربه الأولى معه، بشره بذلك. يقول ابن خلدون: (٥) , وكتب الشيعى بالفتح إلى المهدى، مع رجال من.

<sup>(</sup>١) النعمان: شرح الأخبار ( من المنتحب ) ص ٣٣

<sup>(</sup>۲) المنصوري : زيدة الفكرة ج ه وزقة هـ١٥

<sup>(</sup>٣) الصدر نقسه

<sup>(</sup>٤) المقريزى: الخطط جوم ص ١١

<sup>(</sup>ه) المبر ج ۽ س ه٣

كتامة أخفوا أنفسهم حتى وصلوا إليه ، وعرفوه بالخبر ، ويقول المنصورى (١) : وعظم أمر أبي عبد الله ، واستقرت دولته ، وكتب . . . كتابا إلى المهدى وهو في سجن سجلماسة يبشره ، وسير الكتاب مع بعض ثقاته ، فدخل السجن في زى قصاب يبيع اللحم ، فاجتمع به وعرفه ذلك ، . وهذه الأمثلة تدل على ماكان هنالك من اتصال بين رياسة الدعوة في منفاها و بين رجالها ، كما تدل في الوقت نفسه على الطرق المحكمة التي كان ينبعها الدعاة في سبيل الاتصال برؤساء الدعوة .

ومع أن أبا عبد الله كان يجب أن يقيم إمامه فى شيال إفريقية ، ليتخد من قربه منه ، مع أنه كان مسجونا ، وسيلة للتأثير فى أنصاره ، إلا أنه كان يشفق عليه ، ويخاف على حياته ، حتى إنه لما قضى على آخر جيوش الأغالبة ، وفو زيادة الله إلى المشرق ، لم يشأ أن يتسرع فى ذكر اسمه ، وإعلان خلافته ، خوفا على حياته . لذلك أمر « بالصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وعلى الحسين وفاطمة (٢) ، . وضرب السكة منقوشا على أحد وجهيها , بلغت حجة الله ، وعلى وجهها الآخر ، تفرق أعداءالله ، وكتب على السلاح «عدة فى سبيل الله ، وعلى عاتمه الذى يستخدمه فى يتتم به ، فتوكل على الله إنك على الحق المبين (٣) ، ، وعلى حاتمه الذى يستخدمه فى الطبع على السجلات « وتمت كلمات ربك صدقا وعدلا لا مبدل لكلماته ، . وإذا ركب نودى فى الخيل , ياخيل الله اركبى ، وكتب على أفاذ الخيل ,الملك لله ، وعلى أعلامه أى بنوده ,سهزم الجمع ويولون الدر (٤) ، . كما أن الخطباء لما طلبوا منه أن يذكر لهم اسم من يخطبون له . لم يذكر اسم أحد ، ولم يعين أحدا (٥) .

وقد يسأل بعض : هل كان أبو عبد الله يجهل اسم المهدى حتى لا ينادى باسمه ؟ أو أن المهدى أمره بذلك ، حتى لا يتسرب شىء عن شخصيته ، فيكون فى ذلك نها يته ؟ أما أن أبا عبد الله لم يكن يعرف اسم المهدى ، فإذا غير معقول ، بعد أن وأيناه

<sup>(</sup>١) زبدة الفكرة ج ، ودقة ١٥٨

<sup>(</sup>٢) ابن خلدرن : العبر ج ۽ ص ٣٦

 <sup>(</sup>٣) سورة النحل آية ٩٩

<sup>(</sup>٤) سورة القار آبة ٥٤

<sup>(</sup>٥) اليماني : سبرة جعفر الحاحب ص ١٢٣

من تبادل القواد والرسائل بينهما . حقيقية أن أبا عبد الله لم يكن قد رأى المهدى مطلقا ، ولكن عدم رؤيته إياه ليس معناه أنه بجهل اسمه أو حفيقته ، كما لا يبعد أن يكون عبيد الله هو الذي أمره بذلك .

لم يكن أبو عبدالله يعمل على تكون ماك لنفسه أو لاهله، بل إنه أظهر منهى الإخلاص في خدمة سادته من الأثمة ، حتى انتهى به الأمر إلى تمكون دولة لهم في سنة ٢٩٦ ه. ولم يكن كا في سعيدالجنابي يعمل مستقلا أو شبه مستقل، أو كعلى بن الفضل الذي أسكرته نشوة الانتصار والتملك، فحرج عن مألوف جماعته ، ونادى بالثورة على الفاطميين والإسلام جميعًا. بل لم يكن أبوعبدالله كالقرامطة الذين ملا الحقد نفوسهم حين رأوا ,حجة، إمامهم محل محل الإمام، فانتقضوا على الإمامة الجديدة، وحاربوها في غير هوادة ، وإنما كان أبو عبد الله يعمل ـ منذ وطئت قدماه بلاد المغرب ـ في إخلاص للفاطميين ، ويعرض نفسه وصحته للفنا. في سبيل إمامه ومذهبه . كان يعمل لتشييد ملك، وإقامة دولة ، وخلق خلافة ، لكمنه لم يكن يطمع في رياستها ، فلما دنت له القطوف سلمها إلى مستحقها وهو المهدى ؛ لذلك كان حتما عليه أن يبذل ما في طاقته لإحضار المهدى من سجلهاسة سليما معانى. وإن أشسد أيام أبي عبد الله وأحلكما كانت تلك الآيام التي قضاها بعـد أن أزال دولة الأغالبة ، وأسس دولة إسماعيلية قوية في رجب سنة ٢٩٦ ه ، كان هو نائب رئيسها . وكان يعنيه أن يرى المهدى فوق عرشه ، وإلا انتقض عليه جميع من حملوا السيف معه . ومن ثم أخذ يعمل على تنظيم هـذا الملك الجديد، واستمر ينظمه وعينه ترنو إلى ذلك الرجل الذي كان محموسًا بسجلماسة لثلاثة أشهر (١) .

خرج أبو عبد الله بحيش ضخم من إفريقية ( تونس ) قاصدا بلاد المغـــرب الاقصى إلى سجلماسة ، فحافته جميع القبائل المغربية . وهو فى طريقه إلى تلك المدينة ، فسلمت قيادها إليه . وكان أبو عبد الله يستطيع أن يسحق بحيشه الكبير ملك بنى مدر ار ، ويستولى فى زمن قصير على حاضرتهم سجلماسة ؛ ولكنه رأى ألا يلجأ إلى السيف إلا إذا أعجزته الحيلة ، فأرسل إلى اليسع بن مدرار يستلينه ويطمئنه ،

<sup>(</sup>١) الىمانى : سيرة جعفر الحاجب ( من المنتخب ) ص ١٢٢ . دخل أبو عبد الله رقادة في رجب سنة ٢٩٦ . دخل أبو عبد الله رقادة في

ويقسم له أغلظ الايمان أنه لم يأت لحربه، وإنما فعل ذلك ليحفظ على المهدى حياته. يقول أبو حنيفة النعمان (١): و وأرسل أبو عبد الله رسلا من الخدم إلى اليسع بن مدرار، وكتب إليه كتابا يؤمنه من جانبه، ويتلطف له فيه، ويذكر أنه إنما قدم لحاجة، ولم يقدم للحرب، ووعده الجميل من نفسه، والبر والإكرام، وأكد ذلك له وبالغ فيه. فلما وصلت الرسل بكتابه إليه رى به بعد أن علم مافيه، وأمر بقتابه فقتلوا، كما أن أبا عبدالله لم يذكر لليسع أية إشارة عن اسم المهدى، حتى لايثير حفيظته وحنقه عليه، وإنما لجأ إلى الملاينة والتورية، فكتب من جديد لليسع بخبر المهدى، «وأنه إليه جاء، ويسأله ترك التعرض له، ويعده بالجميل، (٢). بل لقد أرسل الداعى الى اليسع ثلاث مرات، وتناسى جفاه وقتله رسله، كل ذلك ليحكم الحصار حول سجلماسة، ولا يثير كراهية صاحها اليسع.

وقد لجأ أبوعبد الله إلى السيف حين أعجزته الحيل وأخفقت السياسة. ومن حسن الحظ أن المهدى لم يكن هو الشخص الوحيد الذي يدعو له أبو عبد الله بسجلماسة، حتى إن البسع أمسك عن الفتك به . وعلى آية حال ، فقد أحاط أبو عبدالله بسجلماسة ، وحاربه اليسع ساعة ، ثم حال الليل دون احتلال الجيش الإسماعيلي هذه المدينة ، « وبات أبو عبد الله ومن معه تلك الليلة في غم عظيم ، لا يعلمون ما صنع بالمهدى (٣) ، ، على حين كان اليسع ومر . معه من أقاربه قد أفاتوا محشاشاتهم .

على أن جعفرا الحاجب، الذي شاهد كل هذه الحوادث في سجلهاسة، يقول إن اليسع أخرج المهدى ، وتمكن من الإفلات ، في الوقت الذي كان فيه أبوعبدالله وأنصاره مشتغلين باستقبال المهدى . ثم أحضر القائم ، وكان مسجونا في منزل غير منزل المهدى ، كما أحضرت حاشية المهدى ، الذين شاركوه في بأسائه وضرائه ، ومتهم جعفر الحاجب ؛ وتتبعوا اليسع ، وقبضوا عليه وقتل .

وهكذا سر الناس سرورا عظيما ، حتى كادت تطيش عقولهم ، وحف المؤمنون بالمهدى والقائم ، والدعاة يمشون حولها ، وأبو عبد الله يمشى بين يدى المهدى وبقول :

<sup>(</sup>١) افتتاح الدعوة الزاهرة س٠٤٤

<sup>(</sup>٢) شرح الأخبار مس ٣٣

<sup>(</sup>٣) النعمان: افتثاح الدعوة الزاهرة ص ٥٥

« هدذا مولای و مولاکم أیها المؤمنون ، و بحمد الله و یشکره ، و یبکی من شدة الفرح ، (۱) . و هکذا تکللت أعمال أبی عبد الله الشبعی بالنصر والظفر ، وأقام دولة الفاطمیین المنشودة ، و انتهی فی الیوم نفسه ذلك الدور المعروف بدور الستر، أو بدور الأثمة المستورین ، و دخل تاریخ الاسماعیلیة فی طور جدید هو دور الظهور، أی ظهور الاثمة الاسماعیلیة ، الذین بده و ایجهرون باسم الحلفاء الاثمة . و و صل المهدی حکما سنری به إلى إفریقیة فی أو ائل سنة ۲۹۷ ه ، دولم یبق أحد من العرب و العجم من و جوه الناس و غیرهم إلا استقبلوا المهدی عم ، یوم دخوله إفریقیة (۲) ، .

#### ٣ \_ في فارس

اتخذت الدعوة الإسماعيلية طريقها إلى فارس منذ هرب محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، ومعه حجته ميمون القداح، من الحجاز إلى شرق المملكة الإسلامية وكان المجهود الجبارة التي بذلها عبدالله بن ميمون القداح حجة الإمامين المستقرين: عبد الله الرضا وابنه أحمد ، أشر كبير في تلك البلاد . واشتهر من دعاته هناك داع يسمى , خلفا ، استطاع أن يكون في بلاد الرى جماعة من الإسماعيلية سميت بالخلفية ، نسبة إليه . وكان يشرف عليها بنفسه تارة ، ويشرف عليها ابنه أحمد بن خلف تارة أخرى . و بفضل هذه الجهود الأولى انتشرت الدعوة الإسماعيلية في الرى وطبرستان وآذر بيجان ، وانضم إليها بعض الوجوه الممتازين في العلم والادب خاصة . فن هؤلاء الداعى ,غباث ، الذي استعان بأدبه ، وألف كتابا أسهاه والبيان ، فا فيه منحى الإسماعيلية جميعا في التأويل ، فأول - كالإسماعيلية - معاني الصدلاة فيه منحى الإسماعيلية جميعا في التأويل ، فأول - كالإسماعيلية - معاني الصدلاة في مناظرة العلماء السنيين . وقد تمكن الداعى غياث بفضل بيانه من الوصول إلى . فاوب سامعيه ، فانتحل كثير مذهبه ، وأقبلوا على دعوته جماعات . وكان يطلق . قلوب سامعيه ، فانتحل كثير مذهبه ، وأقبلوا على دعوته جماعات . وكان يطلق . على أشياعه اسم والخلفية ، أحيانا ، و «الغيائية ، أحيانا أخرى (٢) .

<sup>(</sup>١) النعمان: افتناح الدعوة الزاهرة ص ه٤

<sup>(</sup>٢) اليماني : سيرة جمفر الحاجب ص ١٣١

<sup>(</sup>٣) تظام الملك: سياسة نامة ج ٢ س ٧٢

ذاع صيت الداعى غياث في الوقت الذى أسندت فيده رياسة الدعوة وإمامتها إلى سعيد الخير ، وهو عبيد الله ، وبينها كان صاحب الشامة (الحسين بن ذكرويه) يفتك بأفراد بيت المهدى في سلمية ، كان الداعى غياث يدعو له في المشرق ويحاول أن يجذب إلى إمامه كبار الأمراء والحكام ، فاستقر بمرو الروذ بخراسان ، وتمكن من جذب الأمير الحسين بن على المروروذي إلى المذهب الإسماعيلي ، وكان لهدا الأمير نفوذ لا يحد في خراسان ، وخصوصا في بلاد الطالقان وهراة والغور . وكانت الدعوه الإسماعيلية بفارس تمتاز بأمور ثلاثة :

الأول: ميل الفرس إلى الدعوة الإسهاعيلية لما كان بينهم وبين العلويين الحسينيين. من علاقة طيبة ، لما بينهم من صلة النسب من جهة ، ولرغبة كثير من الفرس فى الانتقام من الأمويين والعباسيين من بعدهم منجهة أخرى ، ثم لأنه يسهل على كثير منهم أن يحققوا مآربهم الشعوبية عن طريق التقرب من أهل بيت على ، بعد أن عجزوا عن طريق العباسيين .

الثاتى: أن القائمين بالدعوة الإسماعيلية فى تلك البلادكانوا من العلماء، فلم يكن كبير الدعاة هذالك يبيح نشر الدعوة إلا لمن كان ضليعا فى العلم والمعرفة، وذلك بسبب انتشار الثقافة بين الفرس. ومن ثم اتخذ الداعى غياث من الفيلسوف أبي حاتم معروف النيسا بورى نائبا عنه فى نشر الدعوة الإسماعيلية. وكان أبو حاتم هذا من العلماء الفلاسفة، كما كان شاعرا، عالما بتاريخ العرب وفلسفة اليونان. ولذلك كان تأثيره فى العامة عظما كتأثير أستاذه غياث.

النالث: رواج نظرية المهدى في تلك البلاد. ولاغرو، فقد شغلت هذه النظرية أذهان الفرس، وآمنوا بها إيمانا جعلمم ينضوون تحتالواء الإسماعيلية بسهولة تامة، ليحققوا من وراثها آمالا كبارا كانت تجيش في صدورهم. غير أن الدعاة هناك كانوا يسرفون في الإيمان بها، حتى كانوا يحددون موعد ظهور المهدى. ولا بدع فقد كانت الإمامة ترنو ببصرها إلى الناحية الغربية من المملكة الإسلامية، لإ إلى الناحية الشرقية. وقد أخطأ الداعى معروف، كما أخطأ زعيمه غياث، في تحديد كل منهما موعدا لظهور المهدى؛ فلما لم تتحقق نبوءتهما انفض كثير من حولها، واشتد السنيون علمهما، واتخذوا من ذلك ذريعة للنكانة بالإسماعيلية في الرى

. وخراسان ، واتهموا غيامًا وتلميذه بالكذب ، بل لقد انضم إلى السنيين في هذا جماعة من الشيعة الذين كانوا يخلصون لعلى وأبنائه جميعا . فكان من أثر ذلك أن فرغياث(١). ولابد أن يكون ذلك قد حدث قبل سنة ٣٩٦ م . أى قبل ظهور المهدى.

وبما هو جدير بالملاحظة أن هؤلاء العلماء الدعاة كانوا يناصرون نظرية المهدية عبل قيام الدولة الفاطمية ، وينادون بقرب ظهورالمهدى الذى سيمار الأرض عدلا، كما ملئت جورا وظلما ، لجذب الناس إلى الالتفاف حول منقدهم المنتظر وحول دعاته . فلما قامت الدولة الفاطمية ، وظهر المهدى ، باسم الخليفة الفاطمي ، عمل هؤلاء العلماء على إحاطة الأئمة الخلفاء بهالة من التقديس ، حتى لقد وصلوا بهم إلى درجة العبادة . وعلى أية حالة كان لهذه النهضة المذهبية في فارس في عهد عبيدالله أثر بعيد ، حتى لقد أصبحت هذه البلاد بعد قرنين مستودعا هاما لجاعة النزارية ، أتباع نزار بن المستنصر ، الذين أنشأهم الحسن الصباح ، ومن سلالهم أغا خان اليوم .

## ٣ \_ رحلة عبيد الله إلى بلاد المغرب

لم تمد سلمية منذ أن ولى الحليفة العباسي المعتضد ( ٢٧٩ ـ ٢٨٩ ه ) مكانا صالحا لإيواء الآئمة المستورين ، كما لم يعد الإمام الإسماعيلي المستودع المستور، يتمتع بما كان يتمتع به أئمة الاستقرار قبله ، فثار القرامطة في وجهه . هذا بالإضافة إلى أن رواج الدعوة الإسماعيلية رواجا كبيرا في كل من اليمن وبلاد المغرب ، قد آذن بقرب زوال عهد سيادة سلمية ، إذ كان لا بد للامام المستور من أن يظهر ، ولدور السترمن أن ينتهى ، وللمذهب الإسماعيلي من أن ينهض على أكتاف أئمة خلفاء - لكل السترمن أن ينتهى ، وللمذهب الإسماعيلي من أن ينهض على أكتاف أئمة خلفاء - لكل

 <sup>(</sup>۱) طه شرف ۲ تاریخ الاسماعیلیة السیاسی ح ۱ ورقة ۱۲۰

هذه الأمور بدأت رحلة المهدى ــ سعيد الخير ــ فى سنة ٢٨٧ م. وانتهت بإخراجه من سجن سجلماسة ، وتربعه على عرش الخــلافة الإسماعيليــة فى أوائل سنة ٢٩٧ ه.

ويمكننا تقسيم رحلة عبيد الله من سامية إلى رقادة إلى مراحل أربع :

#### (١) من سلمه: الى الرمل: :

وفي هذه المرحلة نتناول أسباب هجرة المهدى من سلمية . وقد أشرنا إلى تلك الأسباب عند كلامنا على علاقة المهدى بالقرامطة في دور الإمامة ، وخصوصا قرامطة الشمال وقرامطة السواد ، وعندكلامنا على أبي عبدالله الشيعي ، وموقف الميدي منه . والحق أن ثورة القرامطة على سعيد بن الحسين ، وإغراء أبي عبد الله إياه بالذهاب إلى بلاد المغرب \_ كان ذلك كله من أسباب هجرته. أضف إلى ذلك تنيه الدولة العياسية إلى خطورة مركز سلمية في القرن الثالث الهجري ؛ فقد أدرك كل من المعتضد (٢٧٩ ـــ ٢٨٩ هـ) والمكتنى (٢٨٩ ـــ ٢٩٥ هـ) أن الدعوة لإمام إسماعيلي مستور قد بلغت ذروتها : فهاهىذى بلادالسواد تموج بأتباعه علىالرغم من أنها كانت تقع تحت سمعه و بصره ، وهاهو ذا ابن حوشب وزميله النفضل يستوليان على أحسن بقاع البمن ويبشران بقرب ظهور المهدى من والد إسماعيل ، وها هو ذا أ بوعبدالله الشيعي ينشر الدعوة لذلك الإمام الإسماعيلي المستور ، ثم يأخذ بتلابيب دولة الأغالبة المتداعية . و ليس هذا وحده ، بل لقد أدرك العباسيون أن حركة كهذه قد اختمرت في فارس وخصوصا في الري وطبرستان وخراسان ، أدركو ا هذا كله ، كما أدركوا أن نشاط الإسماعيليين يزداد في سلمية في حزم وتؤدة . فلم يكن بد إذن من أن يعمل العباسيون على القضاء على هذه الحركة قبل أرب يستفحل خطرها . وعما ساعد العباسيين أن أحد ولاة سلمية من قبلهم قد ثارت شكوكه حول ذي مقام كبير في هذه المدينة ، واعتقد أنه هو الذي تروج الدعوة باسمه في كافة أنحـــا. العالم الإسلامي . وكان ذلك الوالي صادق الفراسة ، لأن ملذا الكبير لم يكن سوى المهدى نفسه الذي تزعزع مركزه بعد انتقاض حمدان عليه ، ومحاولة أ بنا. زكرويه الفتك به . لذلك أدرك الإمام الإسماع بلي استحالة بقائه في سلمية ، وعزم على الهرب-

منها . وسرعان ما عمل دعاة المهدى ببغداد على عول والى سلمية (١) ، ولفتوا نظره إلى الخطر المودوج من العباسيين ومن أبناء ذكرويه ، وبعثوا إليه بهذه الآخبار ، «على أجنحة الطيور ... فسبقت كتب الدعاة إلى سلمية قبل التركى (٢) ، أى الوالى .

وكان بقصور المهدى عدد كبير من الأهل والأقارب والأتباع ، فلم يستطع أن يصحبهم فى فراره ، واختار جماعة عن برعوا فى فنون الحيلة والتخفى ، وترك داعى دعاته أبا الحسين لتنظيم شئون الدعوة فى سلمية ، وأخذ معه ولى العهد ، أبا القاسم الإمام المستقر ، وفيروز باب أبوابه ، ,وجعفرا الحاجب ، الذى كتب سيرته محمد العماني، وأبا العباس محمد بن أحمد بن زكريا أخا أبى عبد الله الشيعى ، واثنين آخرين . أما نساء قصر المهدى ، فلم يأخذ منهن سوى أمه وابنتيه وابنتي أخيه ، وقهرمانته . وترك قصوره تموج بأهله (٣) . وقد قيل إنه لم يأخذ سوى أبى القاسم واثنيين آخرين . أحدها جعفر الحاجب (٤) .

وكان خروج عبيد الله المهدى من سلبية وقت العصر ، كما كانت وجهته مدينة حمص . وقد استعان ببعض أتباعه من زعماء العرب ، فرافقوه ليلا حتى حط رحاله بحمص في اليوم التالى ، ومنها قصد طرابلس الشام . ويرى النيسا بورى (٥) أنه قصد الرملة بعد أن بتى في طرابلس يوما واحدا دون أن يمر بدمشق . ويبدو أن جعفرا الحاجب أصدق من النيسا بورى ، لأنه كان في حاشية المهدى ، فيذ كر أنهم حطوا رحالهم بدمشتى ، ثم قصدوا طبرية ، إلا أنهم اضطروا إلى مغادرتها فورا ، ويمموا شطرالرملة ، واستقروا بها من رجب سنة ٢٨٩ ه إلى منتصف سنة ٢٩٩ ه.

<sup>(</sup>۱) كان والى سلبية هـذا تركيا ، هاله وجود رجل هاشى فى سلبية ، وقد سمع بأذنيه تهامس الناس عليه ، وتعقق منهم و, أن هذا فعله فى كل من يلى البلد (سلبية ) حتى يردهم له خولا وعبيدا ، لآنه يرى له يأس عظيم ، ويقال إنه يملك المشرق والمغرب ، وله فى كل بلد داع ، وأمواله أكثر من أموال الخليفة ،، (سيرة جعفر الحاجب ص ١٠٥) ، ولما بدا جشع هذا الوالى ، أمر المهدى دعاته فى بغداد بالعمل على عزله من سلبية ، فلما عزل أسر يتشككه هذا العالمة المعتمد .

<sup>(</sup>٢) اليمانى : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه مي ١١١ (١١)

<sup>(</sup>٤) النيسأبورى : استتار الامام ص ٩٧

<sup>. (</sup>ه) المعدد السه

كانت رحلة المهدى سريعة ، فإنه لم يستقر هو وأصحابه فى بلد ما أكثر من يوم واحد ، وربماكا نوا لايمكشون ساعة واحدة ، كاكانت الحال فى طبرية . وكانت هذه الرحلة منظمة تنظيا دقيقا ، فبينا يصحب رحل النساء بعض خواص المهدى ، إذا بحاعة آخرين يشرفون على الامتعة ، ويسير غيرهم فى ركابه دون أن يظهروا اتصالهم به (۱) . ومن أهم مايسترعى النظر حقا فى هذه الرحلة نظام الجوسوسية الإسماعيلية الدقيق ، فقسد كان المهدى يعرف فى دقة تامة ، الخطر الذى يتعرض له عن طريق حمام الزاجل ، فيعرف أخبار العباسيين وأخبار أتباعه فى سلمية ، يعرف هذا . كله بفضل دعاته المقيمين (۲) . من ذلك أنه عرف بعد مغادرته دمشق أن رسول الخليفة العباسي سيصل إليها بعد حين ، ووجد الداعي المقيم في طبرية ينتظره على الطريق ليقول له : « يامولانا ا إن كتاب الداعي المقيم بدمشق وصل إليه على جناح طائر ، يعرفه فيه أن الرسول ورد من بغداد إلى عامل دمشق في طلبنا اليوم الذي خرجنا فيه ، ويسألنا ألا ننزل بطبرية ليكيلا يدركنا ، (۳) .

وهذا نوع دقيق من أنواع الاتصال بين رياسة الدعوة وبين الانصار ، مما يجعلنا نعتقد أن رياسة الدعوة ، سواء في سلمية أو في أثناء رحلة المهدى ، كانت تنصل بالاتباع بشبكة محبوكة الحلقات متصلة الأطراف ، من البريد الجوى عن طريق حمام الزاجل ، الذي برع في استخدامه دعاة الإسماعيلية المقيمون ، كما نعتقد أن جماعة الإسماعيلية كانت في ذلك الحين منظمة تمام التنظيم ، حتى أصبحت مثلا أعلى للجاسوسية المنظمة في العصور الوسطى . ولسنا نغلو إذا قلنا إن الجمعيات السرية اليوم وهيئات الجاسوسية في كافة أنحاء العالم ، تلاميذ لتلك الجاسوسية الاسماعيلية .

ويخيل إلينا أن خطوات هذه الرحلة كانت قد درست دراسة وافية ؛ فلم نجد

<sup>(</sup>١) اليمانى : سيرة جعفرالحاجب ص ١١١

<sup>(</sup>٢) الداعى المقيم هو الذى يتمين عليه البقاء فى بلد ما ، وإليه يرجع الفضل فى تنظيم الاتصال بينه وبين دينه وبين غيره من الدعاة المقيمين فى المدن الأخرى ، وأخذ العهد على المدعون . أما الداعى السيار فهو المتنقل .

<sup>(</sup>٢) الماني: سيرة جمفر الحاجب ص ١٨٢

تمة صعوبة اعترضت المهدى في طريقه إلى المغرب إلا تغلب عليها . بفضل هذه الخطة الحكمة . وها هي ذي الدولة العباسية قد عرفت أنه كان يقيم بسلمية وأنه فر منها ميمًا شطر الجنوب، فتتبعته في دمشق وطبرية والرملة. ومع ذلك لم تستطع أن تنال منه غرضا ؛ كل ذلك كان راجعاً إلى هذه الجاسوسية المنظمة ، وإلى إخلاص دعاته له . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى ،كان المهدى وغير. من أثمة الإسماعيلية. وحججهم ودعاتهم يعملون على جذب يعض الحكام إليهم. فبينها ترى بعض الحكام الذين دخلوا في خدمة العباسيين ، يتظاهرون بأنهم يدينون بالعقائد السنية ، إذا يهم يدينون في الباطن بعقبائد المذهب الإسماعيلي، وينتصرون لقضية الإسماعيلية. ويشايعون المهدى المنتظر ، ويعملون على نجاح دعوته . وكان عامل مدينة الرملة من قبل الطولونيين من أحسن الأمثلة التي تؤيد هـذا الرأى؛ فقد كان إسماعيليا يتستر على المهدى وعلى حاشيته , وفيه يقول جمفر ، وهو من الذين صحبهم المهدى. في رحلته كما تقدم: « كان مأخوذا عليه ، فلم يدر من السرور برؤية مولانا المهدى. ع م كيف يخدمه ، ورفع المهدى فوق رأسه ، وقبل يديه ورجليه(١) » . ولذلك لما وردت إليــه رسالة والى دمشق وفيها وصف دقيق للمهدى ، كـتب هذا الوالى إليه يقول . بأنه ما رأى هذا الرجل، ولا هذه الصفة ، ولا علم بحوازه، إن كان قد جاز . و إن لم يكن قد جاز ، فنحن نترصده على كل طريق إنْ شاء الله(٢)، . وكان من أثر ما أظهره هذا العامل من إخلاص ومحبة أن جدد المهدى بيعته .

وبما يسترعى النظر فى هذه المرحلة الأولى من رحلة المهدى ، اهتهام الإسماعيلية ما أتمتهم وعامتهم بعلم النجوم، الذى كان له أثر بعيد فى نفوس كثير من الخلفاء الفاطميين . فقد أكد المهدى لسامعيه غير مرة أنه سيكون صاحب دولة ، معتمدا فى ذلك على بعض الظواهر الفلكية ، ومع أن هذه أمور قد يلجأ إليها بعض الزعماء لتشجيع الاشياع وإثارة حماستهم ، فإنها كانت تقابل من المهدى ومن أتباعه على أنها حقائق ثابتة . ولاغرو ، فقد بشر المهدى تابعه ، عامل الرملة ، بأنه سيقضى على العباسيين ، واستغل بعض الظواهر الفلكية ، فقال : إنها أماوات على قيام دولته . ويذكر جعفر

<sup>(</sup>١) اليماني : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٢

<sup>(</sup>٢) المصدر المسه ص ١١٢

الحاجب أن عامل الرملة تألم أشد الآلم ، حين قرآ رسالة العباسيين بالقبض على المهدى ، وبكى : , فقال له المهدى : طب نفسا وقر عينا ، فو لذى نفسى بيده ، لا وصلوا إلى أبدا ، ولنملكن أنا وولدى (أى المائم الإمام المستقر، والابن التعليمي للمهدى) نواصى بنى العباس ، ولتدوسن خيولى بطونهم . فلا تخش على شيئا مما ترى ... وسقطت فى تنك الليلة نجوم ؛ فخرج المهدى والقائم .... والعامل والجماعة إلى سطح دار العامل ينظرون وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى الله عز وجل . . . فرأيت المهدى ع م قد شد يده على يد العامل وقال : هذه النجوم إحدى دلائلى . ومن بعض علاماتي (١) . .

#### (٤) مه الرمو الى الفسطاط

خرج عبيد الله من الرملة (٢) بعد انتصار محمد بن سلمان الكاتب على الحسين بن

(۲) الواقع أننا نرى أغسنا أمام نصوص قيمة متعارضة ، فان جعفرا الحاجب، وقد شاهد بعينيه تلك الحوادث، يؤكد أن قافلة اله ب لم تمكث بالرملة سوى يوم وليلة من سنة ٢٨٦ ه، على سين يؤكد النيسا يورى الاسماعيلي أن المهدى استمر سقتين ( من رجب سنة ٢٨٩ إلى منتمف سنة ٢٩١ ه) وأنه . لم يغادر الرملة بفلسطين إلا بعد لحاق الهزيمة بابى مهزول الحسين بن ذكرويه في أوائل ص ٢٩١ ه .

إذن كيف موقق بين ما ذكره جمقر الحاجب من أنهم خرجوا من الرملة فى رحب سنة ٢٨٩ هـ، وما ذكره البيسابورى من أن خروجهم من الرملة كان بعد نحو عادين ؟ والذى يعو لنا أن جعفرا الحاجب لم يشأ أن يذكر بقاء مولاه فى الرملة هدنه المدة الطويلة ، حتى لا يميط المانام عن اتصاله بالقرامطة ، لأن الاتصال بالقرامطة ، والتقرب اليهم مدولو ظاهريا مكان مر الأمور غير المرغوب فيها عند الانقياء خاصة ، أما النيسابورى فقد ذكر ما ذكره على حقيقته ، وبرأ فى الوقت نفسه مولاه المهدى عن الاتصال بالقرامطة ،

وقد نسأل بعد ذلك : هل كان عد م سليان أو عيسى الوشرى ــ اللذان تقابل معهما المهدى في مصر ــ على حكم مصر سسنة ٢٨٩ ه ؟ كلا ا بل كان التاولونيون لا يزالون يحكمون مصر في ذلك الوقت، ولم يتول محمد بن سليان أو عيسى النوشرى تلك البلاد إلا بعد أن قضى محمد بن سليان على القرامطة أولا ثم على الطولونيين في مصر ثانيا . وكان قضاؤه على الطولونيين وتخريبه مدينة القطائع في سنة ٢٩٢ ه . وإذن يكون ما ذكره التيسابورى في كتابه استثاد الامام (ص ٧٧ ، ٨٠ ، ١٠٠) ، صحيحا ، وما ذكره جمفر الحاجب (سيرة جمفر ص ١١٠ ، ١٦٢) على الدكس من ذلك .

<sup>(</sup>١) الماني: سيرة جعفر الحاجب ص ١١٧

زكرويه القرمطى ، المعروف عند الإسماعياية بأبى مهزول ، وبعد أن تحقق المهدى من أن القرامطة أفنوا أسرته وأهله فى سلية ، وأن بقاءه فى الشام قد أصبح أمرا محفوفا بالخاطر . وايس من شك فى أن المهدى كان وهو بالرملة ، على اتصال دائم بدعاته فى الاقاليم المختلفة ، وخصوصا بتلك الاقاليم التى مر بها . وابس من شك أيضا فى أن وجهة الهدى لم تكن معروفة لا تباعه على وجه التحقيق ؛ فقد كانوا جميعا يعتقدون أنهم سيلقون عصا تسيارهم فى بلاد اليمن ، عند داعهم المخلص ابن حوشب ، ومن ثم خرج الهدى فى رحلة من الرملة ميما شطر مصر فى منتصف سنة ٢٩٦ ه .

أن المهدى وجد له فى مصر أشياعا كثيرين ؛ فها هو داعيه المقيم ، أبو على ، صهر باب أبوابه فيروز يستقبله بها ، ويختار له من ينزل عنده من الأشياع ذوى المكامة . وقد وقع اختيار الداعى على ابن عياش ، لماكان يتمتع به من منزلة رفيعة عند ولاة مصر ، وماكان من إخلاصه للمذهب الإسماعيلي وأفصاره . وقد استطاع ابن عياش أن يموه على والى مصر وقتئذ (وهو محمد بن سليمان الكاتب ، أوعيسى النوشرى) ، ويحول دون القبض على المهدى . وليس من شك فى أن المهدى كان على اتصال وثيق بداعيه أبى على الذى وضع له بر نامج الإقامة فى تلك البلاد ، والذى كان موضع تفته . ولا غرو « فإن أكثر دعاة المهدى ، ن قبله ، ومنهم « تقدم إليه المهدى ع م قبل دخوله مصر بأن لا ينزله عنده ، ولا عند من يشار إليه بشى م من أمرنا ، وأن ينزله عند من يثق به ، فأنزله عند ابن عياش (١) .

كاكان أنصار الهدى بمصر يساعدونه على التستر بشتى الطرق ؛ ولذلك ، أقام مستترا فى زى التجار ، فأتت الكتب من بغداد إلى صاحب مصر بصفته ، والآمر بطلبه والقبض عليه ، وإلى العامل بها . وكان بعض أهل خاصة ذلك العامل وليا مؤمنا (أى إسماعيليا أو على الأقل يعطف على الإسماعيلية ، ونظنه ابن عياش ) : فأسرع إلى المهدى ع م بالخبر ، وأمره بالتستر ، ولضف فى أمره إلى أن خرج من مصر ، (٢) ...

<sup>(</sup>١) الع ني : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٣

<sup>(</sup>٢) النعمان : افتتاح الدعوة الزاهرة ص ٤١ ( من المنتخب )

وقد بذلت الخلافة العباسية في هذه المرحلة جهودا كبيرة للقبض على المهدى ، ولكنها لم تستطع ، لما اتخذه من كافة وسائل الحيطة والحذر ، وما قدمه له أنصاره من معونة . وهكذا فانه لما جاءت أو امر بغداد إلى والى مصر بالقبض على المهدى ، وأرسلت أوصافه اليه ، تمكن أنصاره من إيهام الوالى أن عبيد الله لم يعد أن يكون رجلا هاشميا يحترف التجارة ، وأن الشخص المقصود قد فر إلى اليمن . ولم يكن الوالى وفيا للعباسيين ، فنظر إلى الامر من ناحيته الشكلية وحدها . وأمر بالقبض على بعض غلبان المهدى وقررهم ، وضربهم ضربا خفيفا . وإنما فعل ذلك ، وخوفا من أصحاب الاخبار ، . وقد خصص العباسيون عشرة آلاف دينار لمن يدل على المهدى ، مما جعل مركزه في مصر محقوفا بالاخطار .

يؤيد ذلك القرل هاتان الحكايتان اللتان ذكرهما أحد أحفاد أبى على الداعى المقيم بمصر، وقد نقلهما المقريزى فى كتابه المقنى الكبيرعن المسبحى قال: وأخبرنى ... ابن محمد بن أبى على الداعى ، أن الإمام المهدى صلى يوما الصبح فى الجسامع العتيق بمصر تحت اللوح الاخضر، ومعه أو على الداعى . فلما خرجا من البساب ضرب رجل بيده على كم الإمام وقال له: قد حصلت لى عشرة آلاف دينار، فقال له: وكيف ذلك ؟ : قال : لانك الرجل المطلوب، فضحك المهدى ، ثم ضرب بيده إلى الرجل الذى ضرب بيده عهد الله وغليظ ميثاقه أننى إذا جمعت بينك وبين الرجل الذى تطلبه ، كان لى عليك عهد الله وغليظ ميثاقه أننى إذا جمعت بينك وبين الرجل الذى تطلبه ، كان لى عليك ولصديقي هذا خسة آلاف دينار . ثم أخذ بيده ، وأتى به إلى حلقة قد اجتمع ولناس فيها ، وأدخله من جانبها وفارقه ، فخرج من الجانب الآخر ، ولم يلتقيا إلى هذه الساعة ، (1) .

هذا، ويقص علينا المسبحى حكاية أخرى نقلها عن هذا الداعى (٢) نفسه ننقلها للقارىء أيضا قال : . وكنت يوما قائما على الجسر بمصر مع الإمام المهدى ، إلى أن سمعت الجرس والنداء عليه : ألا برئت الذمة من رجل آوى رجلا صفته كذا وكذا ، ونعته كذا ـ ووصف صفة المهدى ـ ومن أتى به فله عشرة آلاف

<sup>(</sup>١) حسن ابرهيم : الفاطميون في مصر (نقلا عن المقريزي : المقفى الكبير ورقة ٢١٨)

<sup>(</sup>٢) يقصد أبا على ، داعي المهدى المقيم بمصر .

دينار حلالا طيبا ، فقال المهدى : يا أبا على ! المقام بعد هذا عجز ؛ ثم ركب الجسر وسرت معه ، وسألته أن أرحل معه إلى بلاد المغرب ، فقال : على من أدع ، من لى همنا ؟ فيكيت ، فأنشدني شعر امرىء القيس :

بكى صاحبي لما رأى الدرب دونه وأبقن أنا لاحقان بقيصرا فقلتُ له: لا تبك عينك إنما عاول ملكا أو نموت فنُسعذرا،

وقد رأينا أن المهدى فكر \_ وهو بمصر \_ فى قصد بلاد المغرب، وذكرنا ذلك فى شىء من الإسهاب . ويهمنا هنا أن نقول إن المهدى فقد رجلا من خيرة أعوانه ، خرج من معسكره لينضم إلى صفوف أعدائه ، فآلمه ذلك أشد الألم، وعز عليه أن يكون النفاق نهاية داعى دعاته وباب أبوامه فيروز . وقد عبر المهدى عن ألمه لداعيه المقيم بمصر وهو أبو على ، حين طلب هذا منه أن يصحبه إلى بلاد المغرب فقال له : . إنى لا يجب من رجلين مؤمنين : أحدهما تغمه فرقتنا ، والآخر تغمه صحبتنا (١) . وقد قرر المهدى الرحيل من مصر بعد أن بث العباسيون العيون

وتختلف المراجع السنية فى شخص الوالى الذى قابله المهدى فى مصر : فيرى المقريزى ( خطط جو و ص ٢٧٧) أن محمد بن سليان ألقى القبض على المهدى ، ولكنه أطلق سراحه بعد إرشائه بالمال . ويرى ابن ألاثير ( ج ٨ ص ١٤٠) أن عيسى النوشرى هو الذى ألقى القبض على المهدى ، و تكاد تنحصر أقوال المؤرخين فى محمد بن سليان وعيسى النوشرى ، مما يجعلنا تجدرم بأن المهدى لم يمر عصر فى عهد ابن الحليج ، وبالأولى فى عهد ولاية عيسى النوشرى اثنا نية ( من سنة ٢٩٣ مالى سنة ٢٩٧ هـ) ، وخصوصاً أننا وأينا المهدى مخرج من الرملة فى منتصف سنة ٢٩١ ه ، وأن محمد بن سليان يشهد مهرجان عصر

<sup>(</sup>۱) وهناك مسألة يمب تعليتها ، وهي : في عهد آن من ولاة مصركانت هذه الحوادث ؟ يخلط كثير من العلماء بين كل من الحليفة المعتضد ( ۲۷۹ – ۲۸۹ ه ) والمسكتفي ( ۲۸۹ – ۲۸۹ ه ) ، ويرون أن هذه الحوادث كانت في عهد المعتضد ، والصواب أنها كانت في عهد المسكتفي ، الذي تضي على قرامطة الشهال في بلاد الشام ، والذي لا نشك فيه أن مرور المهدى بهصر لم يكن في عهد الطولو نبين ، بل كان في الفترة التي تلت سقوط دو تهم مباشرة ، وذلك على يد محمد بن سليان ، ونحن نام أن هارون بن خارويه قتل في صفر سنة ۲۹۲ ه ، وأن محمد بن سليان بقي في مصر مند ذلك الوقت حتى اليوم السابع من شهر جمادي الآخرة من السنة نفسما ، يعد أن أقام فيها أربعة أشهر تقريبا ، وأن الذي خلف في ولاية مصر هو عيمي النوشرى . إلا أن هذا الوالي لم يبق في الحكم أكثر من ثلاثة أشهر ، حيث اغتصب منه الأمر ابن الخليج - أحد قواد الطولو نبين - الذي ولي ، صر ثمانية أشهر ، استرد عيسى النوشرى تفرذه بعدها .

عليه ، حتى كادت تصيبه سهامهم ، وبعــد أن قبض على بعض أتباعه وضربوا بالسياط ، وبعد أن أيقن المهدى مما أصابه أبو عبـد الله الشبعى من نجاح فى بلاد المغرب(١) .

#### (ح) من الفسطاط الى طرابلس

أخذت رسل أبي عبد الله الشيعى تفد على عبيد الله منذ خرج من سلمية . وقله تأكد أبو عبدالله من زوال دولة الأغالبة ، بعد أن مات عاهلهم إبراهيم بنالأغلب في سنة ٢٨٥ ه ، و تولى بعده ابنه أبو العباس الذي اضطربت أمور الأغالبة في عهده ، و تأكد المهدى أن دولته قائمة ، فخرج من مصر وقصد بلاد كتامة ، بمكان يسمى الطاحونة في طريقه إلى طرابلس .

وقد عانى المهدى وصحبه فى هـــذه المرحلة صعابا جمة ، بدأت بهجوم عيسى النوشرى عليه قبل أن يغادر حدود مصر . وذلك أن العباسيين لم يكتفوا بما قام به محمد بن سليمان للقبض على المهدى ، بل اتهموه بالرشوة ، ونهب مال مصر ، وولوا عيسى النوشرى مصر . ولما كان كثير من حاشية هذا الوالى بدينون بعقائد المذهب الإسماعيلى ، فقد حذروا عبيد الله مما قد يحيق به من خطر العباسيين ؛ فتزيا بزى التجار ، وخرج من الفسطاط . إلا أن النوشرى لحق به ، وقبض عليه ، لكنه أطلقه لما كان يظهره من تقوى وورع ، أو لانه رشاه ممال كثير .

وتعزو بعض المصادر نجاح عبيدالله في الإفلات منالنوشري إلى حادث طريف.

الفائيل مصاحب الشامة في يغداد ، ثم يمود بعد ذلك الى مصر القضاء على الدولة العاولونية مدن ذلك فرى أن محمد بن سليان هو الذي رشاء المهدى ، وغرر به أنساره ، وأنه لم يقبض عليه ، كا ذهب الله المقريزي وغيره من المؤرخين ، وأنما الذي قام به هو تمذيب بعض أنباعه خوفا ، ن أصحاب الأخبار على ما ذكرنا ـ وأن النوشري هو الذي قبض عليه بعد خروجه من مصر ـ على ما سنري ـ وتخلص منه الهدى بالمال أو بالحديمة ، و نكون بهذا قد اتفقنا مع مصادرنا الاسماعيلية التي تذهب الى الفول بأن مرافي مصر كان يعمل عايه ، ومع مصادرنا السنة كذلك ، والحلاصة أنه إذا كان عيد الله قد دخل مصر في عهد ولابة محد بن سلمان فقد خرج منها في عهد النوشري .

انظر کتاب ور الفاطمیون فی مصر ،. ص ۷۸ ــ ۷۹

<sup>(</sup>١) النماني : سيرة جمقر الحاجب ص ١١٤ - ١١٥

يتلخص في أن أبا القاسم ، ولى عهد المهدى ، كان قد نسى كلبا له في الدار التي كان النوشرى قد حبس المهدى ورفاقه فيها . ولما كان أبو القاسم يعتز بهذا الكلب ، اضطر المهدى ومن معه إلى العودة للبحث عنه ؛ فلما رأى النوشرى ذلك ، وكان قد عزم على اللحاق بالمهدى من جديد ، قال لا سحابه : . قبحكم الله ! أردتم أن تحملونى على قتل هذا حتى آخذه ، فلو كان يطلب ما يقال ، أو كان مريبا لكان يطوى المراحل ويخنى نفسه ، ولاكان رجع في طلب كلب ، وتركه (۱) ي . والحق أن أبا القاسم كان جد مغرم بكلاب الصيد ، حتى إنه بعد خروج المهدى من دمشق سنة ه ٢٨ه اشترى كلبة سلوقية ، وأجبر رجال القافلة على البقاء حتى تم له شراؤها ، وكادت قافلة المهدى تقع في قبضة العباسيين بسبب ذلك ، بما جعل المهدى يحدد من معه مغبة النواني والإبطاء بسبب المساومة في شراء هذه ، الجروة السلوقية البيضاء ، ويقول المهدى و اليوم يرد الرسول إلى دمشق في طلبنا ، (۲).

ولم تقف متاعب عبيدالله عند هذا الحد ، فقد هجم على القافلة التي كان فيها وهي في طريقها إلى طرا بلس جماعة من البربر عند الطاحو نه (٣) و نهبوها ، و نهبوا بعض متاع المهدى . و كانت عنده كتب و ملاحم (٤) آلا بائه (٥) ، . فكان أسفه عليها أشد من أسفه على غيرها بما ضاع له (٦) . ويدلنا على ذلك أن أبا القاسم (القائم) حين استردها في غزوته الأولى على مصر (٣٠٠٠ – ٣٠٠ ه) قال المهدى : , لو لم تكن هذه الفزوة إلا لرد هذه الكتب لكان ذلك فتحا عظيا ، وسر باسترجاعها سرورا عجيبا ، ، ولم ويسمى الإسماعيلية هذا اليوم الذي طورد فيه المهدى وقافلته , يوم السلب » . ولم يقف د فاق المهدى مكتوف الآيدى أمام هجوم البربر على المهدى ؛ فقد قاو وهم مقاومة شديدة جرح فيها أبو العباس أخو أبي عبد الله . وسنرى كيف يكون انتقام مقاومة شديدة جرح فيها أبو العباس أخو أبي عبد الله . وسنرى كيف يكون انتقام

<sup>(</sup>١) أبن الأثير : الكامل ج ٨ ص ١٣

<sup>(</sup>٢) اليماني : سيرة جعفر الحاجب من ١١١

<sup>(&</sup>quot;) الطَّاحُومَة : مُوضَعَ فَي يُرْبَةَ بِنَ مُصَّرَ وَطُوا بِلْسَ

<sup>(</sup>٤) الملاحم: التنبؤات عن الحرادث المستقبلة .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير : ج ٨ ص ١٤

<sup>(</sup>١) اليمانى : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٥

حباسة ، قائد المهدى على مصر ، من هؤلاء البربر بعد ذلك . وقد حدث ذلك كله قبل وصول المهدى إلى طرا بلس .

وكانت الصعاب التي لقيها عبيد الله في طرابلس تفوق تلك التي عاناها في مصر، لأنها قلبت برنامجه الذي كان قد أعده رأسا على حقب. ذلك أنه لمما وصل إلى طرابلس، بعث إلى داعيه أبى عبد الله الشيعى يبشره بقرب ظموره، ويخبره أنه في طريقه إليه. ومن هؤلاء الرسل الذين حملوا بشرى وصول المهدى إلى المغرب، أبو العباس أخو أبى عبد الله الشبعى وجماعة من الكتاميين الذين اعتمد عليهم أبو عبد الله في نشر الدعوة الإسماعيلية وتأسيس الدولة الفاطمية في المغرب. غير أن زيادة الله الأغلى قبض على أبى العباس بالقيروان، وعذبه عبى أن يقر على المهدى فلم يقر. وليس هذا فقط، بل إن زيادة الله أرسل إلى عامله بطرا بلس يأمره أمرا لا هوادة فيه بالقبض على المهدى أو التاجر و لكن عبيد الله وصل مذا الوالى وأمده بأموال كثيرة، فأرسل إلى زيادة الله يخبره بأن هذا التاجر قد أملت منه وأنه لم يدركه.

ويحدر بنا أن نقرر هنا أن عبيد الله أصبح أكثر تعرضا القبض عليه. فقد وقع الحسين بن زكرويه القرمطى \_ صاحب الشامة \_ في قبضة العباسيين سنة ١٩٦٩ ه، لأن هذا القرمطى كان يعرف عبيدالله، ويعرف مكان اختبائه في الرملة . فلما نقل هذا القرمطى أخبار أني عبد الله إلى العباسيين ، ضاعف هؤلاء جهودهم في استقصاء أخباره ومطاردته والقبض عليه ، وأيقنوا أن التاجر ، الذي أفلت من مصر في عهد ولاية النوشرى لم يكن غير عبيد الله ، وأنه لم يتصد بلاد اليم كا زعم بعض . ومن ثم تتبعوه أني سار ، وكادوا يقبضون عليه، لولا ما أوتيه من ذكاء وحيلة وبعد نظر ، وما كان ينفقه من أموال اشترى بها ضائر ولاة العباسيين وعمالهم . وهكذا وكان قصد المهدى إلى أبي عبد الله ببلاد كتامة ، ولكن بلغه أن الكتب وصلت إلى زيادة الله \_ صاحب المغرب \_ بطلب المهدى وصفته ، وأنه أغلت منهم بمصر (۱) . . وقد أخبر عنه من كان في صحبته من التجار ، فذكروا أنه تخلف عنهم بطرا بلس ، وأن أبا العباس كان من رفقائه . وبهذا أصبح المهدى

<sup>(</sup>١) اليماني : سيرة جمفر الحاجب ص ١١٦

إزاء هذه الصعاب قرر عبيد الله أن يفلت بحشاشته ، وألا يتجه إلى كتامة من طرابلس ، حتى لا يثير شكوك الأغالبة . ومن حسن حظه أنه كان تد أرسل وهو بمصر ، جعفرا الحاجب إلى سلية ، فأحضر له مالا ونيرا كان قد طمره فيها ، واستطاع هذا الداعى المخلص أن يصل بهذا المال إلى طرابلس ، فتشجع المهدى وقرر عدم المسير إلى القيروان ، وقصد قسطيلية رأسا(۱) .

#### (٤) ممه طرابلس الى سجلماسة

لم يغادر عبيد الله مدينة وطرا بلس و إلا بعد أن أدرك خطورة مركزه و و م يقصد القيروان لا مهاكانت تحت سمع الاغالبة وبصرهم ، بل قصد قسطيلية وكان يرجو أن يلحق منها بأبى عبد الله الشيعى . غير أنه عدل عن رأيه حين أدرك تشمير زيادة الله الاغلى في البحث عنه والقبض عليه . والواقع أن عبيد الله لم يغير رأيه و يعدل عن الانجاء نحوكتامة ويقصد سجلاسة إلا بعد أن ألق عصا تسياره بتوزر ، أحد بلاد قسطيلية . ولا بد أنه لم يغير انجاهه إلا بعد أن وصلته أخبار تحذره المسير في هذا الطريق ولا بد أنه لم يغير انجاهه إلا بعد أن وصلته أخبار تحذره المسيد على غير موعد ، ويتفوه الانصاره بعبارات نفهم منها أن رسل زيادة الله سوف على غير موعد ، ويتفوه الانصاره بعبارات نفهم منها أن رسل زيادة الله سوف تلحق به في « توزر و إذا لم يبرحها . ومن ثم أفلت عبيد الله من هده القافلة قبل وصول رسل زيادة الله إلى توزر بيوم واحد . وكانت رحلة عبيد الله من توزر إلى مجلماسة بالمغرب الاقصى شاقة حقا ، فقد فقيد الاتصال المباشر الذي كان ينشده من زيادة الله الشيمي . هذا إلى أن البلاد التي قصدها بلاد صحرارية قسحيلة ، ولخوفه من زيادة الله ، وتحذير دعانه له ، أرشى الأدلاء فكانوا يواصلون السير ليلا ونهارا، حتى كلت قوى رجال قافيته التي استطاعت أن تقطع في ليلة واحدة مالم تكن تستطيع قطعه في ليال عدة . والواقع أن رسل زيادة الله الأغلى وصلوا إلى توزر بعد أن

<sup>(, )</sup> قسطيلية : في إنايم تو نس ، وهي كورة كبيرة من مدنها توزر .

خرجت القافلة التي كان بها عبيد الله في طريقها إلى سجلماسة . وأنهم لم يستطبعوا اللحاق به . يقول ابن الأثير (١): «و لما سار (عبيدالله) من قسطينية وصل الرسل في طلبه ، فلم يوجد ، ووصل إلى سجلماسة فأقام بها ، وفي كل ذلك العيون في طريقه» .

## أسباب نجاح عبيد الله في فراره

وقد نسأل عن الأسباب التي سهلت على عبيد الله سبيل الفرار وقطع هذه المسافات الشاسعة في بلاد الأعداء دون أن تناله أيديهم. الحق أن هذا النجاح يرجع إلى أسباب كثيرة ، نذكر منها :

أولا: الاضطراب الذى ساد البلاد النى مر بها با فقد خرج من سلمية ببلاد الشام تاركا القرامطة يأخذون بتلابيب الطولونيين والعباسيين في هذه البلاد ، عما سهل عليه الفرار إلى الرملة ، أضف إلى ذلك أن الدولة الطولونيية كانت في دور الاحتضار حين بدأ عبيدالله رحلته ، كما زاد الاضطراب في مصر نفسها عقب زوال هذه الدولة ، ويرجع ذلك إلى كثرة تعيين الولاة بها ، وضعف شأنها ، حتى إن أحد الثوار استطاع أن يحكمها ثمانية أشهر ، وهذا يدلنا على أن جميع الظروف في مصر والشام كانت مهيأة لهرب عبيد الله . على أن حالة إفريقية ( بلاد تو نس الحالية ) كانت أسوأ منها في مصر والشام ، لأن دولة الأغالبة قد هرمت ، ودب الضعف في صفوف أمرائها . واستطاع أبو عبدالله الشيعي أن يوجه إليهم أعنف الضربات ، فأقفرت خزائهم من المال وبلادهم من الرجال ، ونشر بينهم الفوضي والاضطراب . وفي وسط هذه الاحوال السيئة كان عبيدالله يقوم برحلته .

ثانيا: انتشار التشيع في البلاد التي مر بها عبيدالله ؛ فقد كان لتركيز المذهب الإسماعيلي جهوده غربي المملكة الإسلامية خاصة أثره في تكوين جماعات أو بيئات تعطف عليه في بلاد الشام ومصر وطراباس وتونس. وقد انتشرت في القرن الثالث تنبؤات عن قرب ظهور المهدى ؛ ولذلك نرى الذين يعاونون المهدى على الهرب من سلية إلى حمس ، من العرب الذين يؤمنون محب العاويين ، كما نرى المهدى بجد في سلية إلى حمس ، من العرب الذين يؤمنون محب العاويين ، كما نرى المهدى بجد في

<sup>(</sup>۱) ج ٨ ص ١٤

دمشق والرملة ومصر عددا غير قليل يخلصون لدعوته ، ويساعدونه على الفراد . ولا غرو ، فقد كان لجهود داعى دعاته فيروز ، و « داعيه على طريق مصر ، وهو أبو الحسين ـ وداعى مصر المقيم وهو أبو على ـ أثر كبير فى نشر المذهب الإسماعيلى بين الناس ، حتى إن حاشية عيمى النوشرى ـ والى العباسين على مصر ـ كانت من الإسماعيلية أو على الأقل ممن يعطفون عليهم . كما كان لانتشار التشيع بين وزراء الأغالبة أثر كبير فى تهاون القائمين بالبحث عن المهدى ، حتى استطاع أن يفلت منهم أخيرا .

ثالثا: الجاسوسية المنظمة ؛ وهي أهم العوامل التي ساعدت عبيد الله على الفرار ؛ فقد كان يهمه أن يظل خبره سرا مكتوما ، وأن يعرف دعاته الذين سيمر بهم جميع حركاته صغيرها وكبيرها . وقد أجاد هو وأنصاره استخدام حمام الزاجل في مراسلاتهم ، كاكان دعاتهم السيارة من أكبر عوامل التجسس التي ساعدت عبيد الله على الإفلات من الشام ومصر خاصة . وقد رأينا عبيد الله يعسلم وهو في طريقه من داعيه المقيم في دمشق - أنرسل العباسيين تبحث عنه في دمشق ، وأنهم سائرون في إثره . كارأينا داعيه المقيم بطبرية يستحثه على الفرار منها إلى الرملة ، لأن الأعداء يلاحقونه ، ووجد في مصر وفي بلاد المغرب كل عون من جاسوسيته المنظمة التي كانت تفوق في إنقانها حد الوصف . وفستطيع أن نتصور ماكان يحدث للهدى من اضطراب في أثناء هربه لو لم تساعده هذه الجاسوسية .

رابعا: المال: وكان لكثرة ما أنفقه المهدى من الأموال أثر كبير فيما أصاب من نجاح. حفاكانت سلمية تغص بالأموال التي تأتيه من أشياعه الكثيرين عن طربق دعانه في كافحة أرجاء العالم الإسلامى: فكان يأتيمه خمس صاحب الزمان، والمجزى، والتبرعات وسواها من فارس والعراق واليمن والمغسرب وغيرها. فامتلأت خزائنه بالمال، حتى لقد قالوا: إن ما كان له بسلمية كان يفوق بكثير ما حصل عليه في عهد خلافته. وقدد استغل المهدى هذا المال أحسن استغلال؛ فعل ينفق وهو في طريقه الى المغرب ذات اليمين وذات اليسار، حتى كم الأفواه، فلم يستطع أن ينال العباسيون منه غرضا، ألم يسكت عبيد الله بماله الكثير محمد بن عليان والى مصر، ويفعل مثل ذلك مع خليفته عيسى النوشرى، الأمر الذي

ساعده على الفرار من الشرق الأوسط إلى بلاد المغرب؟ وقد رأينا كذلك كيف كم فاه والى طرابلس المال فتركه يأخذ طريقه إلى سجلماسة. وهكذا وكان كلم حل بلدا أفضل على العامل عليه ، ووصله وأهدى اليه ؛ فمنهم من لم يعرفه وأكر مه لذلك ، ومنهم من عرفه وترك التعرض له لما كان منه إليه ، ومنهم من عرفه ذلك وحذره ، (١) . ولما كان المهدى يعرف أثر المال فى النفوس ، تظاهر عظهر التجار من ذوى اليسار ، وأكثر من شراء السلع حتى يحبك مؤامرته على الاغالبة ، كما حبكها على العباسيين وولاتهم فى مصر والشام . ولم يكتف بما حمله معه من الأموال ، بل بعث فى طلب أحمال أخرى غيرها أرسلت إليه من سلمية ، وكانت خير عون له وهو فى طريقه من طرابلس إلى سجلاسة ، وبعد استقراره مها .

خامسا: طرق التخنى : كان لطرق التخنى الى نهجها عبيد الله ورفاقه أثرها البالغ فى وصوله سالما من المشرق إلى المغرب، فبراه يدعى تارة أبه هاشمى وأخرى أنه تاجر، وثالثة أنه من الأشراف. ولم يشأ أن برهتى رحله بالأحمال ؛ فوزعها بين الاتباع وفرق بعضهم عن بعض. أضف إلى ذلك إيمان أتباعه به إيمانا لاحد له ؛ فقد كانوا يعذبون أحيانا بقضم أظافرهم وقطع أجسامهم ، ومع ذلك كانوا لا يقرور ... بشى م ، من ذلك ما فعله زيادة الله مع أبى العباس محمد بن زكريا أخى أبى عبدالله الشيعى ، فقد عذبه عذا با لاطاقة لاحد به ، ومع ذلك ظل صامتا لا ينبس ببنت شفة . وكذلك نرى اليسع بن مدرار يعذب أتباع عبيد الله عذا با لم نسمع بمثله ، من قلع الاظافر ، إلى تأريق دائم ، إلى تحريق ، دون أن ينال منهم غرضا ؛ ثم نرى عبيدالله يترك نساءه فى عهدة بعض وجاله المخلصين ، فيسلكون سبلا غير السبل التي كان يسلكما هو ، ونرى رجاله موزعين هنا وهناك ، يجتمعون سرا و يفترة ون سرا . و بفضل هذا كله نال عبيد الله ما ناله من نجاح .

<sup>(</sup>١) شرح الآخبار من ٢٢

#### (ه) عبير الله في سجاعات

لما دخل عبيد الله سجلماسة اتسع طريقته المعهودة ، فأغدق على واليها اليسع بن مدرار ، حتى إنه كان ويوجب حقه وتعظميه ، (۱). وكان يخصه ويكرمه ويوجب حقه . واستأجر عبيد الله فى الوقت نفسه دارا تليق بشخصه ، كما اتصل ببعض أهالى القيروان ، وأوفده إلى أبى عبد الله الداعى ، وتراسل معه عن طريقه كما تقدم ، واشترى بعض الماليك لخدمته . كل هذا بدلنا على أن المهدى أقام بسجلماسة حرا طليقا فترة من الزمن (۲) .

وعلى الرغم من أن زيادة الله الأغلى أخذ يرسل كتبه إلى اليسع ، يقول فيها إن عبيد الله هو الرجل المقصود ، ويغريه بالقبض عليه ، تركه حرا فى بيته ، حتى إن أنصاره وأعوانه كانوا يتصلون به . إلا أن هذه المعاملة الطيبة تبدلت بمد انتصار أبى عبد الله على الأغالبة وإزالة دو لتهم فى سنة ٩ هم ، وعزمه على قصد سجلماسة ، فإن اليسع بدأ يتغير من ناحية المهدى ، لكراهيته أبا عبد الله ، فقرر عزل المهدى وفصله عن القائم ، وقبض على أعوانه وأنصاره ، وعنهم عذا با شديدا .

و بهذا نرى أن الحرية التى فعم بها عبيد الله وأنصاره قد تبدلت. وعلى الرغم من هذا التشدد الذى بدا من اليسع، كان المهدى يبعث بخادمه إلى ابنه القائم فى داره، وإلى أنصاره وعبيده فى سجونهم، فيستطلع أخبارهم. وقد وصف جعفر الحاجب (٣)

<sup>(</sup>١) النعمان : افتناح الدعوة الزاهرة ص ٢٣

<sup>(</sup>۲) يقول الديان (افتتاح الدعية الواهة ص ع؛ ): .. فلما قرب أبو عبد الله أرسل اليسم إليه ، فسأله عن قسبه وحاله ، وهل إليه قسد أبو عبدالله ، فا ترف له ع م بالنسب إذ لم يسمه إنكاره ، ولمو له في ذكر أبي عبد الله مقال : ما رأيته ، ولا أعرفه ، وكذلك كان لم يره ... وقال إنما أنا رجل تأحر ، وذلك أنه خاف على نفسه ، ورأى منه إدكارا لقدوم أبي عبد الله ، وأنفة منه . وخول بلده فغلظ لة في الفول في ذلك ، علزم كلامه الأول ، فأنزل الله له بأكثر الهيبة في قابه والجلالة في هيه ، علم يتحنه بأكثر من أن جعله في دار ، وجمل جليه حرسا ، وجعل ابنه القايم بأمر الله في عيه ، علم يتحنه بأكثر من أن جعله في دار ، وجمل جليه حرسا ، وجعل ابنه القايم بأمر الله في معهما بالعذاب ليقروا عليهما ، ويختبر قول كل منهما ، وكذبر الاما قالاه ،، .

<sup>(</sup>٣) اليماني : سيرة جعقر الحاجب ص ١٢٢

تلك الحالة بقوله: ووالمهدى والقائم ع م مبجلان معظان فى منزليهما، قد هيهما الله عز وجل فى عين صاحب سجلماسة، وعظمهما فى قلبه، وإنما كانت صولته علينا، يعذ بناكل يوم بالسوط. والواقع أنه كلما اقترب أبو عبد الله الشيعى من سجلماسة أمعن اليسع فى تعذيب أتباع المهدى، حتى لقد أقر واحد منهم بعض الإفرار لهول ما لاقاه من التعذيب؛ وقال أحدهم لمعذبيه: وياقوم 1 إن كان قد صح عندكم ما قيل فينا فاقتلونا وأريحونا من هذا العذاب الذى نحن فيه » (١).

وتذهب بعض المصادر إلى أن أبا عبد الله لما اقترب من سجلها منه ، قتل اليسع عبيد الله في سجنه . ويظهر أن هذا الزعم لا يستند إلى أساس سليم . حقيقة عقد اليسع مؤتمراً من المقربين إليه ، حين أدركوا جميعا خطورة استيلاء أنى عبد الله على سجلهاسة ، ويخاصة بعد قتل رسله إليهم ، فأشار بعضهم بقتل جميع المتهمين بالتشيع في حاضرته ، ليفل من شوكة أبى عبد الله و انصاره ، وأشار بعض آخر بالإحسان إليهم حتى لا يتعرضوا لسخط أبى عبد الله و حنقه ، وأشار بعض آخر أيضا بإخراج من يشتبه في أمرهم وإرسالهم إلى أبى عبد الله ، وفي ذلك الوقت يستطيع اليسع الإفلات بنفسه و بمن معه . ولا يبعد أن يرجع أبو عبد الله بالمهدى إلى إنريقية على جناح السرعة ، خوفا على ملكه الجديد من أن يقع في يد زيادة الله الأغلى (٣) ؛ فأخرج رجلا غير المهدى ، فلم يعبأ أبو عبد الله به . ولما خرج المهدى ، اليهم ، أخذ الفرح منهم كل مأخذ (٣) ، فانتهز اليسع ومن معه هذه الفرصة وأمعنوا في الهرب . الفرح منهم كل مأخذ (٣) ، فانتهز اليسع ومن معه هذه الفرصة وأمعنوا في الهرب .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ١٢٣

<sup>(</sup>٢) يقول جعفر الحاجب في هذا الرأى الآخير (استتار الاهام ص ١٢٤): ,, وقال له بعض من كان يثق به ويرجع إلى وأيه بالقوم قد أطاطوا بنا من كل جانب ، وليس الما جم طاقة ، فان كنت قتلت هؤلاء القوم قتلوك بهم وقتلونا ، والرأى لنا ولك أن تخرج هؤلاء الرجال إلهم واحدا واحدا ، فر كان منهم صاحب القرم اشتغلوا عنك وعنا وقت خروجه إليهم ، فهند ذلك نجد نحن لاشتغالهم الفرصة للوب به ومع ذلك فانه إدا وصل إليهم صاحبهم ، لم يكن له ولا لهم اهتمام إلى القفول إلى المربقة خوف أن يبلغ زيادة ألله بن الأغلب الحارب من بين أيديهم أنهم انصرفوا من افريقية إلى المربع عليها طمعا منه ، لبعد ما بين البلدين ، ويحشد بها العرب ويتحصن منهم ، فيصعب الأمر غلهم . فاذا انصرفوا عن البلد بصاحبهم ، رجمنا إليه ، ،

<sup>(</sup>٣) المماني : سيرة جمقر الحاجب ص ١٧٤ .

كان على عبيد الله بعد ذلك أن يعمل على إحضار الإمام المستقر ـــ ولى العهد أبى القاسم . وقد وضع لذلك خطة محكمة تذرع بها لتخليصه ؛ وتتاخص فى أن برسل أبو عبد الله إلى السجن من يطلق أتباعه ليدلوه على موضع القائم . وقد عثر رجال أبى عبد الله عليه بشق النفس ، لأن السجن قد فُت وفر من كان به ، واهتدوا إلى عبيد المهدى الذين دلوهم على موضع القائم . ولم يحتفل المهدى بالبيعة له إلا بعد أن التهم شمل جماعته وأتباعه .

والذي يلفت النظر حقا ما حدث في اليوم الذي أخدنت فيه البيعة المهدى بسجلها فقد قلد الهدى أبا عبد الله سيفا وخلع عليه ، كما خلع على أتباعه الذين حضروا بخلع وسيوف كان قد حملها معه من سلية . ويعتبر يوم البيعة من أبهى أيام عبيد الله ، فقد جلس على سرير فخم نصب له في ميدان كبير بسجلها ، ووقف ولى عهده — الفائم — عن يمينه ملتصقا بالسرير ، وحولها أتباعهما الذين حضروا معهما من سلمية ، وكانوا يسمون المكان الذي نصب فيه سرير المهدى ، وأطلقوا عليه وجعلوا على باب هذا المكان جعفرا الذي كان في صحبة المهدى ، وأطلقوا عليه اسم ، الحاجب ، منذ ذلك اليوم ، لأنه كان قائما «على باب السماء » . وأخذ أبو عبد الله يقدم إلى المهدى أشياعه وأنصاره ثلاثة أيام كاملة . ثم رحل عن سجلاسة بعد أن قبض على اليسع وضرب بالسياط ، وقتل من معه ، أما هو فلم يقتل لأنه وهبه للقائم ، فات بعد قليل .

وكانت رحلة المهدى من سجلماسة إلى إفريقية رحلة ممتعة حقا ؛ فلم تسكن كنلك الرحلة التي عانى فيها الأمرين من قبل . لقد خرج من سلمية لا يعرف له مستقرا ، يخشى القريب والبعيد ، ويتألم لحاله وحال من معه ، ويشفق على نفسه من الموت أو السجن . كان يعيش على الأمل المنشود ، ويسعى لملك سعى إليه العلوبون من من قبل . أما اليوم فقد أصبح المهدى سيد إفريقية بلا منازع ، يخرج في حفل هائل دمن العساكر العظيمة التي لم يجتمع لملك قبله مثلها . .

يم المهدى نحو المشرق عائدا من سجلماسة إلى كتامة ، الى البلاد التى ناصره أهاما ، إلى فج الآخيار ، حيث دار الهجرة ، والأموال الضخمة ، التى أودعها داعيه أبو عبد الله الشيعى . ومن هناك غادر المهدى هذه البلاد التى كانت يوما ما

نقطة ارتكاز للهجوم على الأغالبة حتى حط رحاله فى إفريقية ، الني لم يبق أحد من إهلها إلا تلقاه بالترحيب ، وأنخذ من مدينة رقاءة قاعدة لملكه .

وهكذا انتهى الدور الأول من حياة عبيد الله بجلوسه على عرش الحلافة الفاطمية بإفريقية فى أوائل سنة ٢٩٧ ه، فترك حياة التخفى والاستتار، ولم يعد ذلك الإمام المستور، بل بدأ حياة جديدة: أصبح خليفة وإماما، وأصبحت الدعوة الإسماعيلية تهدف إلى الالتفاف حول شخصه وملكه ومذهبه، والدفاع عنها جميعا. ومنذ ذلك الحين أخذ المهدى يمد سلطانه شرقا وغربا، ليقيم ملكه على أساس متين، ويحدد ملك على بن أبى طالب، ويحيى ما درس من خلافته، ويعمل على تقويض دعائم الدولة العباسية المتداعية، ليقيم على أنقاضها دولة الفاطميين الفتية، وإن لم يستطع أن يحقق جميع آماله الواسعة، فقد وضع الحظة التي سار عليها خلفاؤه من بعده.

#### ع ـ نسب عبيد الله

أسس عبيد الله على ما سنرى دولة تعرف بالدولة الفاطمية. نسبة إلى فاطمة بنت الرسول وزوج على بن أبى طالب ، أو الدولة العلوية نسبة إلى على . وتسمى أحيانا الدولة العبيدية نسبة إلى عبيد الله نفسه . وليس من شك فى أن الدولة التى أسسها عبيد الله دولة إسماعيلية ، وأن خلفاءها قاطبة إسماعيلية ، وإنما الشك ينصب على شخصية عبيد الله : هو إسماعيلى من سلالة إسماعيل ، أم هو إسماعيلى من أنصاره لا من سلالته ؟

اختلف العلماء فى نسب عبيد الله اختلافا كشيرا ، فهناك جماعة يرون صحة نسبه إلى إسماعيل بن جعفر ، وجماعة ينكرون صحة هذا النسب ، فيرون أن عبيد الله من سلالة ميمون القداح ، أو من سلالة موسى الكاظم. وبهذا نرى المؤيدين نسب عبيدالله إلى على وفاطمة ثلاث طوائف : طائفة تقول إنه إمام من الأثمة الاثما عشرية أو الموسوية ، وطائفة تنسبه إلى إسماعيل بن جعفر ، وهم من الإسماعيلية ، وجماعة من السنيين يرون صحة انتسابه لإسماعيل . أما المؤيدون نسب عبيد الله لميمون القداح ، فهم قلة من الإسماعيلية أنفسهم ، والغالبية العظمى من العلماء السنين .

## (۱) نسب عبير الله الى على وفاطمة

امتلأت بطون الكتب الشيعية خاصة بأحاديث، معظمها موضوع، عن المهدى المنتظر، وآمن بذلك الإسماعيلية والاثنا عشرية وكثير من السنيين. ولذلك يرون أن عبيد الله إمام من نسل الرسول، وأنه المقصود بهذه الاحاديث، وأن قسيه لا غبار عليه مطلقا.

## ١ \_ السنيون الذين يؤيدون صحة النسب

وهناك طائفة حجيرة من العلماء السنيين يثبتون صحة نسب عبيد الله إلى على وفاطمة . ومن هؤلاء ابن الأثير وابن خلدون والمقريزى . فيذهب المقريزى إلى القول بأن الله لا يملك الدعى ولا ينصره ، وقد ملك الفاطميون نحو ثلاثة قرون (٢٩٦ — ٢٩٥ ه) حيث يقول : وإن الكاذب لا يملك البلاد ولا يمكن له فى الأرض ، (١) ويستدل المقريزى بحديث لموسى الكاظم عن ظهور المهدى بالمغرب، وانتشار الدعوة الإسماعيلية شرقا وغربا فيقول : و نقل عن أثمة آل البيت عليم السلام الإشارة إلى أمر عبيد الله المهدى ، فن ذلك أن موسى الكاظم من جعفر الصادق سئل عن ظهور القائم متى يكون ، فقال : إن ظهور القائم مثله كمثل عمود من نور سقط من السهاء إلى الأرض ، رأسه بالمغرب وأسفله بالمشرق . وكذلك كانت بداية أمر المهدى عبيد الله ، فإنه ابتدأ من المغرب وانتهى أمره على يد بنيه إلى المشرق ، فإنه ظهر بسجلماسة سئة ٢٩٦ ه ، وهى أقصى مسكون المغرب، ودعى المستنصر ببغداد في سنة إحدى وخمسين وأربعائة . ، (٢)

على أن تلك العبارة التى أوردها المقريزى لا تنهض دليلا على صحة ما ذهب إليه ؛ فإن هـذا القول الذى ينسب إلى موسى الكاظم ، يراد منه أن ظهور المهدى سيكون أمرا واقعيا بعرفه الخاص والعام ، وينتشر حتى يصل إلى أقاصى الدنيا ،

<sup>(</sup>١) المقريزي : اتماظ الحنفا ص ٣٠

<sup>(</sup>۲) يقصد بذلك ثورة أبى الحاوث البساسيرى على الخسلافة العباسية ، وفتحه بغداد ، وإقامته المنطبة للمستنصر الفاطمي من ذي القعدة سنة .60 لل ذي القعدة سنة .60 هـ .

وليس معناه قيام الدولة الفاطمية بالمغرب وإقامة الخطبة لها بالمشرق . ثم من ذا الذي بقول بأن الإمام موسى الكاظم أوسواه يعلمون الغيب الذي اختص به الله تعالى؟

وأغرب من ذلك تحديد بعضهم السنة التي يظهر فيها المهدى ، وإرجاع ذلك التحديد إلى أحد الآئمة الاثنا عشرية ، فيقول المقريزى (١): , إن على بن محمد بن على بن موسى الكاظم كان يقول في سنة أربع وخمسين وما ثنين ، ستكشف عنكم الشدة ، ويزول عنكم كثير مما تجدون ، إذا مضت عنكم سنة اثنتين وأربعين ، يشير بذلك إلى البداية من تاريخ وقته ، فيكون المراد منه سنة ست و تسعين وما تنين ، أى بإضافة ٢٤ سنة إلى سنة إلى سنة إلى سنة إلى المراد منه المناة التي قامت فيها الدولة الفاطمية في المغرب .

كا يستدل المقريزى على صحة نسب عبيد الله من اتجاه ميول بعض الأمراء المسلمين نحوه ، مثل نصر بن أحمد السامانى أمير خراسان ، ومرداويج بن زيار الديلى ، ويوسف بن أبى الساج أمير الرى ، بما لايترك بحالا للشك فى أن نسب عبيد الله إلى على وفاطمة كان أمرا معترفا به فى ذلك الوقت (٢). يقول المقريزى (٣) : و وبعث إليه نصر بن أحمد \_ أمير خراسان \_ يقول : أنا فى خمسين ألف مملوك يطيعوننى ، وليس على المهدى بهم كلفة ولا مئونه ، فإن أمرنى بالمسير سرت إليه ، ووقفت بسينى ومنطقتى بين بديه ، وامتثلت أمره ... الخ . وكتب إليه مرداويج الجبلى بمشل ذلك ، وكتب إليه يوسف بن أبى الساج ... وأنفذوا رسلهم مع الأموال ، فوقع على ظهر كتبهم : «الزموا مراكزكم ، لكل أجل كتاب ،

ويستند من يثبت صحة نسب الفاطميين من السنيين إلى قصيدة الشريف الرضى، وكان من العلويين النابهي الذكر في عهد الخليفة القادر (٣٨١ ــ ٤٢٢ هـ) صاحب محاضر الطعن في نسب الفاطميين. وفي هذه القصيدة يثبت هذا العلوى صحة نسب هؤلاء الخلفاء في مصر، ويظهر عطفه عليهم. ويعلق ابن الآثير أهمية كبيرة على هذه القصيدة في إثبات صحة النسب؛ هذا إلى ما ينسبه بعض إليه من امتناعه عن توقيع المحضر الذي طعن في نسب الفاطميين، وصرفه عن المناصب التي كان يتقلدها

<sup>(</sup>١) اتماظ الحنفا ص ٣٠

<sup>(</sup>٢) حسن ابرهيم : الفاطميون في مصر ص ٧٧

<sup>(</sup>٣) المقفى الكبير ـ مخطوط ـ عن كتأب ,, الفاطميرن فى مصر ،، للدكتور حسن الرهيم ص ٧٤) ( م --- ١٠ )

من قبل العباسيين . وزاد ابن الآثير (١) هذه المسألة بيانا فقال ، إنه ناقش مسألة هذا النسب مع جماعة من العلويين العالمين بالأنساب ، فلم يرتابوا فى أن الفاطميين من أولاد على .

ومما جاء فى قصيدة الرضى التى اعتمد عليها ابن الأثير كثيرا فى إثبات نسب عبيد الله قوله: \_\_

ما مُنقامى على الهوان وعندى مقول صارم وأنف تحى (٢) وإبا. تحليق بى عن الضيام كا راغ طائر وحشى أى عدر له إلى المجدد أن ذ لا غلام فى غمده المشرفي أحمل الضيم فى بلاد الأعادى (٣) وبمصر الخليفة العدوي من أبوه أبى ومولاه مولا ى إذا ضامنى البعيد القصي (٤) لم عمد وعلى لم عرق بعرقه سيدا النا س جميعا محمد وعلى إن جوعى بذلك الربع شبع وأوامى بذلك الظرل وي (٥) مثل من يركب الظلام وقد أسدرى ومن خلفه هلال مُنضى (٢)

والحق أنه لو ثبت ذلك الشمر لأحد العلويين ، لكان ذلك دليلا قاطعا على صحة - نسب الفاطميين . لكنه ، على مايظهر ، كان منصنع دعاة الإسماعيلية لتقويه مركز الفاطميين فى بلاد المشرق وفى العراق خاصة . يدل على ذلك أن الشريف الرضى ننى نسبة هذا الشعر إليه ، وأقسم الأيمان المغلظة أن هذه الابيات لم تكن من نظمه . أضف إلى ذلك أنها لم ترد فى ديوانه كما لم يروها الرواة عنه . ولم يكن امتناعه عن إثبات ذلك الإفرار كتابة فى محضر العباسيين إلا خوفا من دعاة مصر . يقول

<sup>4 -</sup> A - A - (1)

<sup>(</sup>٢) كناية عن تدرته البلاغية وعزة نفسه ودليلا على تذمره من العيش في بلاد العباسيين

<sup>(</sup>٣) الأعادي هنا هم الدياسيون

<sup>(</sup>٤) يصرح باعترافه بصحة نسب الفاطميين ويرى أنهم أحبابه لأنه منهم ، وأن العباسيين أعداؤه-لانهم غرباء عنه .

<sup>(</sup>ه) يتمنى أن يكون بمصر ويثنبأ بالسعادة فيها ولو مع فقره .

<sup>(</sup>٦) أبن الأثير ج ٨ ص ٩٠٠

ابن كثير : ولما سمع الحليفة القادر بأمر الله هذه القصيدة انزعج . وبعث إلى أبيه الموسوى يعاتبه ، فأرسل إلى ابنه ، فأنكر أن يكون قالها بالمرة ، والروافض من شأنهم النزوير . فقال أبوه : إن لم تكن قلتها ، فقل أبياتا تذكر فيها أن الحاكم بمصر دعى لا نسب له ، فقال : إنى أخاف غائلة ذلك . . . وترددت الرسائل من الخليفة إليهم فى ذلك ، وهم ينكرون ذلك ، حتى بعث الشبخ أبا حامد الاسفرايني والقاضى أبا بكر الباقلاني إليهما ، فحلف لهما الأيمان المؤكدة أنه ما قالها ، (۱) .

وقد أكد أبو الرضى ننى هذا الشعر عن ابنه ، ونسبه إلى أعدائه ، كما سجل الرضى ذلك على نفسه ، وأبدى خوفه من دعاة الإسماعيلية ، كما نرى ذلك فى قول أبي الرضى : وأما هذا الشعر فما لم نسمعه منه ، ولا وأيناه بخطه . ولا يبعد أن بكون بعض أعدائه نحله إياه وعزاه اليه ي . وأما امتناع الشريف الرضى عن تسجيل اسمه فى محضر القادر فيرجحه قوله : ولا كتب ، وأخاف دعاة صاحب مصر . وأنكر الشعر، وكتب خطه بأنه ليس بشعره ولا يعرفه . فأجبره أبوه على أن يسطر خطه فى المحضر، فلم يفعل ، وقال : أخاف دعاة المصريين و غياتهم ، فإنهم معروفون بذلك (٢) .

وأما ابن خلدون ، وهو من المتمصيين لمذهب الشيعة ، فقد دحض في مقدمته هذه الاقوال التي أنكر فيها للمؤرخون والكتاب صحية هذا النسب حيث يقول ، ومن الاخبار الواهية ما يذهب اليه الكثيرون من المؤرخين والأثبات في العبيديين خلفاء الشيعة بالقيروان والقاهرة ، من نفيهم عن أهيل البيت صلوات الله عليم ، والطعن في نسبهم إلى إسماعيل بن جعفر الصادق ، يعتمدون في ذلك على أحاديث لفقت للمستضعفين من خلفاء بني العباس ، تزلفا إليهم بالقدح فيمن ناصبهم ، وتفننا في الشهاتة بعدوهم . . . ويغفلون عن التفطن لشواهد الواقعات ، وأدلة الأحوال التي اقتضت خلاف ذلك ، من تكذيب دعواهم والرد عليم ، فإنهم متفقون في احديثهم عن مبدأ دولة الشيعة أن أبا عبد الله المحتسب ، لما دعا بكتامة للرضا من حديثهم عن مبدأ دولة الشيعة أن أبا عبد الله المحتسب ، لما دعا بكتامة للرضا من على أنفسهما ، فهر با من المشرق محسل الحلافة ، واجتازا مصر ، وأنهما خرجا

<sup>(</sup>١) البداية والنماية ج ١٢ ص ؛

۲) المقريزی : انماظ ص ۱۹ .

من الإسكندرية في زي التجار <sup>(١)</sup>..

والذي نلاحظه على هذه الأقوال:

ر \_ أنها تقوم على أساس العاطفة ، فلسنا نؤمن بما ذهب إليه المقريزى بأن عبيد الله من أصل فاطمى حقيق ، لأنه أقام الدولة الفاطمية التى ملكت زمناطويلا ، والله لا يملك الظالم ، لأن الله قد يملك الظالم وقد لا يملك ، إلى غيرذلك بما لا يصلح أن يكون أساسا للحكم الصحيح على صحة نسب عبيدالله إلى على و فاطمة .

٧- أن أصحاب هذه الآراء يختلفون فيما بينهم فى ذكر سلسلة نسبهم ؛ فنرى ابن الأثير يقول إن عبيد الله هو ابن أحمد بن إسماعيل الثانى بن محمد بن إسماعيل النابي بن محمد بن إسماعيل ابن جعفر الصادق، ويذكر فى الوقت نفسه سلسلة أخرى فيها أن عبيد الله بن عبد الله ابن ميمون بن محمد بن إسماعيل (٢). وترى ابن خلدون يأتى بأكثر من سلسلة واحدة للنسب، يؤكد فيها جميعها أن عبيد الله من سلالة إسماعيل، ويقول: إنه ابن محمد الحبيب بن جعفر المصدق بن محمد المكتوم. وهذه السلاسل تختلف كثيرا عما أورده المقريزي فى مقفاه السكبير حيث يقول: إن عبيد الله بن الحسين بن محمد بن إسماعيل ابن جعفر الصادق، وترى ابن النسديم يورد سلسلة من النسب تتفق مع ما يذكره الإسماعيلية أنفسهم، من أن عبيد الله بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل بن جعفر .

والحق أننا لو تقصينا سلاسل النسب، التي أوردها العلماء السنيون الذين يقولون بصحة نسب عبيدالله ، لبلغت المثات عدا ، وكلها تختلف فى ذكر أسماء الآئمة المستورين ، الذين يفصلون بين محمد بن إسماعيل وعبيدالله ، بل فى ذكر عدد الاجيال التي تفصل بين هذين الإمامين ، وأن هذا الاختلاف إن دل على شيء فإنما يدل على عدم تحقق هؤلاء العلماء من شخصيات الائمة المستورين ، مما يجعلنا لا نميل إلى الاخذ بصحة كل ما ذهبوا إليه ، فهؤلاء العلماء إنما زادوا الموضوع غموضا .

٣ \_ و بتقصى آراء العلماء السنيين المؤيدين صحة النسب ، نستطيع أن نتحقق

<sup>(</sup>١) ان خلدون: المقدمة ص ٢١ .

<sup>(</sup>٢) أبن الأثبر: ج ٨ مس ٨

أنهم كانوا يجهلون الحقائق عن أصول المذهب الإسهاعيلي ونظمه السرية ، وأنهم لم يقفوا على حقيقة نظامي الاستقرار والاستيداع الإمامي. ولو عرفوا أن من نظلم الإسهاعيلية المحبيسة إليهم أن الإمام قد يكون مستقرا ، بمعني أن الإمامة تستقر فيه ، وأنه ينقلها إلى سواه ، وأنه قد يكون مستودعا لهذه الإمامة ، بمعني أنه لا يستطيع نقلها إلى سواه ، وأن المستودع من الأثمة قد يكون من بيت الإمام المستقر ، أو من غير بيته ، وربما لا يمت إليه بقرابة ، كأن يكون من نوابه أو من حججه وحجبه لو أنهم عرفوا ذلك لما غاب عنهم أن كثيرا بمن ذكروهم كانوا أتمة استقرار ، أو أثمة استيداع ، وأنه يمكن فصل هؤلاء عن أولنك . ولو فعلوا ذلك لما حدث هذا الاضطراب والغموض ؛ بل لو أنهم قرموا أو عثروا على بعض كتب الحقائق عند الإسهاعيلية لعلموا أن عبيد الله من أئمة الاستيداع(١)، على حين كان أبوالقاسم الذي تسمى بعد ذلك بالقائم لم يكن ابنه من الدم ، وإنما كان ابنه من أبوالقاسم الذي تسمى بعد ذلك بالقائم لم يكن ابنه من الدم ، وإنما كان ابنه من أبوالقاسم الذي تسمى بعد ذلك بالقائم لم يكن ابنه من الدم ، وإنما كان ابنه من

# ٧ \_ الاسماعيلية الذبن يؤيدون صحة النسب

ليس من شك في أن غالبية الإسماعيلية يؤيدون نسب عبيد الله إلى على وفاطمة ؛ إلا أن هناك جماعة منهم يقولون إن عبيد الله من الابناء الروحيين للائمة المستورين ، وإنه ، وإن كان إماما ، فإن إمامته إنما قامت لأنه استودع لينقلها إلى سواه ، فلم يكن والحدلة هذه من الابناء الحقيقيين للائمة المستورين ، وإنما انتقلت الإمامة عن طريقه من إمام مستقر إلى إمام مستقر آخر ، وهؤلاء هم الإسماعيلية الذين ينكرون نسب عبيد الله إلى على وفاطمة .

وفي الحق أننا لا نجد عالما أو مؤلفا واحدا من الإسماعيلية الذين ألفواكتب

<sup>(</sup>١) أنظر ص ١٧ -- ١٨

<sup>(</sup>٢) تكاد تتفق المراجع الاسماع لية على أن عبيد الله بن الحسين النقى بن أحد الوف ، بن عبد الله الرضى بن عمد المكتوم ، على حسين ترى صحائف الداوودية أمه ابن الحسين الزكى بن أحمسد النقى ابن عبد الله الرضى بن محمد الوف .

الظاهر لا يربط نسب عبيد الله بمحمد بن إسهاعيل ، ولذلك نرى القداضي النعان المغربي (٣٩٥ ه) يؤكد صحة نسب عبيد الله ، في كتبه الظاهرية ، كافتتاح الدعرة الزاهرة ، والداعي جعفر بن منصور البين ، يؤكد نبوة عبيد الله الجسمانية اللائمة المستورين ، ويكاد بتفق علماء الإسهاعيلية ، الذين يؤيدون نسب عبيد الله ، على أنه ابن الإمام المستور الحسين بن أحمد بن عبيد الله بن إسهاعيل بن جعفر الصادق ، كما ذكرنا في كلامنا على هؤلاء الأثمة المستورين في الباب الأول من هذا الكتاب . ولكن هؤلاء اللائمة ، فقد يلقبون أحدهم بالتي والوفي وغير ذلك ، مع أن هذا غير ذاك .

والصعوبة التي تعترض الباحث هذا ، أن بعضهم قدد يذكر الألقاب ويهمل الأسماء ، مما يثير كثيرا من الغموض . مثال ذلك ما أورده صاحب كتاب دستور المنجمين ـ وهو من كتب الإسماعياية (١) ـ عن الأئمة المستورين الذين يفصلون بين محمد ابن لمسماعيل وعبيدالله ، فقد اكتنى بذكر ألقابهم ، فقال : هم الرضى والوفى والتق .

والواقع أن الإسماعيلية الذين يؤيدون صحة نسب عبيد الله ، يكادون يتفقون على أن عبيد الله المهدى بن الحسين بن أحمد بن عبد الله بن مجد بن إسماعيل ؛ إلا أن جماعة بمن يدعون الانتصار للفاطميين يغلون فى تأييد نسب عبيد الله إلى على . من ذلك محاولة مامور Mamour (۲) إثبات أن مجمد بن إسماعيل هو ميمون القداح ، وأن عبد الله بن ميمون القداح هو نفسه عبدالله الرضى . ولعل لمامور بعض العذر ؛ فقد ألف كتابه فى سمنة ١٩٣٤ م ، ولم تكن كتب الإسماعيلية السرية خاصة قد انتشرت انتشارها اليوم . ومن ثم لم يقرأ مثلا , كتاب أسرار النطقاء ، قد انتشرت انتشارها اليوم . ومن ثم لم يقرأ مثلا , كتاب أسرار النطقاء ، للداعى جعفر بن منصور اليمن ، أو كتابي عيون الأخبار ، وزهر المعانى ، للداعى عماد الدين إدريس المتوفى سنة ٤٩٧ ه ، كما أنه لم يقرأ كتاب غاية المواليد للداعى عماد الدين إدريس المتوفى سنة ٤٩٧ ه ، كما أنه لم يقرأ كتاب غاية المواليد للداعى الخطاب بن الحسين المتوفى سنة ١٩٧٥ ه ، ليرى أن محمد بن إسماعيسل يمثل فرعا من

De Gœje: Memoires sur les Carmathes, vol. (1) ii. p. 204.

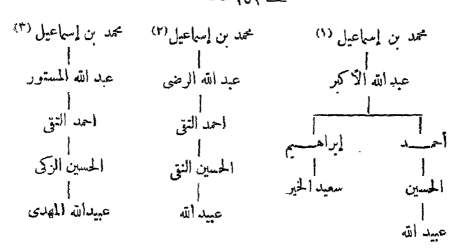
Polemics on the Origins of the Fatimids, p. 68. (7)

ر الاثانية ، وأن القداح يمثل فرعا من فروع الحجج أو نواب الائمة ، وأن هؤلاء غير أولئك ، وأن الإسهاعيلية جميعا لا يوافقون «مامور، على ما ذهب إليه ، ولا نستطيع أن نوافق على ماذهب إليه مامور من الغول بأن اضطهاد العباسيين ولا نستطيع أن نوافق على ماذهب إليه مامور من الغول بأن اضطهاد العباسيين اللائمة العلويين من طائفة الإسهاعيلية قد أدى إلى اتخاذ هؤلاء أسهاء مستعارة ، وأن اسم محمد بن إسهاعيل المستعار هو ميمون . فقد رأينا أن الإمام محمد بن إسهاعيل المنورة ، وهاجر معه أيضا . ثم هل فصدق مامور ، ومن يرى رأيه فيما زعموه ، المنورة ، وهاجر معه أيضا . ثم هل فصدق مامور ، ومن يرى رأيه فيما زعموه ، مثل هذه الفروض وما ترتب عليها من نتائج لا يقوم على شيء من الصحة ؟ ومع ذلك هل يستطيع هؤلاء أن يفسروا بعض النصوص التاريخية التي تؤكد أن القداحية ليسوا علويين ، وإنما هم جماعة من كبار الدعاة ؟ فهذا الحسن الاعصم الإسماعيلي القرمطي يعلن من فوق منابر دمشق بأن المعز لدين الله من سلالة القداح (١٠)، وأن السواد وأسرته كانوا كالقرامطة يدعون للائمة المستورين . هذا إلى أن السواد الأعظم من الإسماعيلية ينفون انتساب الفاطميين إلى القداح وأبنائه ، ويذهبون إلى الأعظم من الإسماعيلية ينفون انتساب الفاطميين إلى القداح وأبنائه ، ويذهبون إلى أنهم جميعا كانوا حججا للائمة ، والائمة غير الحجج بالطبع (٢).

وقد أوضحت المراجع الإسماعيلية هذه الحقيقة الهامة، وهى أن الأئمة المستورين لم يكونوا معروفين لغير خاصتهم، وأن عامتهم لم يكونوا يعرفون أسماء هؤلاء الأئمة . كما أن الدعاة كانوا يختلفون فى ذكر أسمائهم كى يحيطوهم بسياج من المنعسة والتخنى ؛ ومع هذا كله فإنهم يكادون يتفقون على ذكر أسماء الأئمة الحقيقيين فى مؤلفاتهم الطاهرية والسرية ، ويتفقون كذلك مع بعض المعتدلين السنيين فى ذكر أسماء أئمتهم للمستورين ، وهاك أهم سلاسل النسب عند مؤيدى نسب عبيد الله من الاسماعيلية :

<sup>(</sup>١) لا ثوافق الأعصم على أن المعز من سلالة ميمون القداح إلا إذا تحققنا أن الحليفة النائم ابن لعبيد الله ، وهو ما لم نذهب إليه .

<sup>(</sup>٢) الدكتور طه شرف: تاريخ الاسماعياية السياسي حتى سقوط بغداد ج ١ ص ١٨٨



ولكن هلكانت عقيدة انتساب عبيد الله إلى محمد بن إساعيل ذائعة في عهده ؟ لعم 1 كانت هذه عقيم الإسهاعيلية قاطبة ، مع استثناء حمدان قرمط ومن على شاكلته ، بمن لم يوافقوا على إمامة حجة الإمام ، وهؤلاء كانوا قلة إذا ووزنوا بغيرهم . هذا إلى أن كثيرا من مراجعنا ترجع إلى العصر الذي عاش فيه عبيد الله ، أو أن مؤلفها أخذوا عمن عاصروا عبيد الله ، وهؤلاء جميعا ، إلا قليلا متهم ، يقولون بانتساب عبيد الله إلى محمد بن إسهاعيل وعلى وفاطمة .

### انتساب عبيد الله إلى الموسونة

على أن هناك جماعة ألحقوا نسب عبيد الله بعلى وفاطمة عن طريق موسى الكاظم ؛ فيعتبره بعض ابنا للحسن العسكرى الإمام الحادى عشر عند طائفة الإمامية الاثنا عشرية ، وأخا للمهدى المنتظر (١) ، ويعتبره بعض ابنا لأخى الحسن العسكرى (٥) . كما يعتقد بعض أنه محمد المنتظر نفسه ، وهو الإمام الثانى عشر عند طائفة الموسوية (٦) .

<sup>(،)</sup> النيسايورى: استناد الامام ص هه

<sup>(</sup>٢) الداعي إدريس: زهر المأني ص ٢٤

Fayzée: A Chronological List (J.B.B.R.A.S. 1934) p. 10 (r)

Fayzee: A Chronological List (J.B.B.R.A.S, 1934) p. 10 (1)

<sup>(</sup>a) ابن الأثير: الكامل ج ٨ ص ١٣

Mamour: Polemics on the Origins of the Fatimids, p. 93. (1)

ونحن نشك كل الشك في أن تلك الأقرال كانت تجد لها مكانا في أدمغة المعاصرين لعبيد الله ، لأن فكرة الانتساب لإسماعيل والاستماتة فيها كانت ذائعة متسلطة على عقول المنتسبين إلى إسماعيل في ذلك الحين . بل إنشا نجد حوارا حادا يدور بين مؤلني الإسماعيلية ودعاتهم في صدر الدولة الفاطمية . يتضح ذلك من كتاب «أسرار النطقاء ، لجعفر بن منصور اليمن ، الذي عاصر المهدى والقائم والمنصور والمعز ، وفي هدذا الكتاب ينحى جعفر بن منصور باللائمة على جماعة الموسوية ، لادعائهم إمامة موسى الكاظم ، كما يعيب عايهم القول بالإمام المنتظر ، لأنه مات ولن يعود ، وينقض إمامة أئمتهم الذين ولوا موسى الكاظم نقضا يدل على كراهية هؤلا . لأولئك ، كما يدل في الوقت نفسه على بعد تصديق إلحاق عبيد الله بموسى الكاظم ، في ذلك الحين على الأقل . وليس هذا وحده ، بل إننا نرى المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي داعي دعاة المستنصر ، يشيد بالأثمة الإسماعيلية ويحط شأن الأثمة الموسوية ، ويرميهم بالجهل والارتماء في أحضان المعترلة ، ما يوحى بأن الإسماعيلية كانوا حتى ذلك الوقت يناوئون الاثناعشرية ولا يتةر بون إليهم .

ولسنا نشك كذلك فى أن إلحاق عبيد الله بالأنمة الاثنا عشرية إنما هو من صنع الإسماعيلية أنفسهم ؛ لأن الاثنا عشرية كانوا ، ولا يزالون ، ينتظرون إمامهم الثانى عشر ، ولو كانوا بمن يؤمنون بصحة انتساب عبيدالله الفاطمي إلى موسى الكاظم لكانوا عونا للفاطميين ، ولانضموا إليهم فى عهده وبعد عهده . مع أننا نرى الاثنا عشرى الحديث يبغض الإسماعيلي الحديث ، بهريا كان أو أغاخانيا ، بغضه للسنى أو أشد . ويخيل إلينا أن محاولة إلحاق عبيد الله المهدى بالأثمة الاثنا عشرية قد حدث فى أخريات الدولة الفاطمية ، وفي العصر الذهبي للنزارية . وكانوا يرمون من وراء ذلك إلى محاولة جعل المذهب الإسماعيلي ملائما للجميع ، بمعنى أنه ليس من وراء ذلك إلى محاولة جعل المذهب الإسماعيلي ملائما للجميع ، بمعنى أنه ليس مناك اثنا عشرى أو إسماعيلي ، وهذا نوع من التقية والدفاع عن المذهب ذاته .

وإذا صح هذا فإنه يدل على صحمة ما نسب إلى عبد الله بن ميمون القداح، المؤسس الحقبق للمذهب الإسماعيلى ، من أنه كان يحاول خلق مذهب عام يتفق مع مشارب الجميع وميولهم ، وأن سياسته هذه قد تحققت بعد قرنين من زمانه . أضف إلى ذلك أن الاثنا عشرية كانوا قوة لايستهان بها ، ولا سيا في فارس وخراسان .

فهم وحدهم الذين يستطيعون أن يهدموا مبادى الإسماعيلية وعقائدهم . لذلك ترامى القاتمين بأمور الإسماعيلية في ذلك الحين أن يتجنبوا الصراع مع أبناء عمومتهم وأنصارهم . ولم تسكن التقية أو الرغبة في تجنب الصراع مع الاثنا عشرية هي التي حدت بالإسماعيلية الى إلحاق رئيسهم ومهديهم بأئمة منافسيم الاثنا عشرية ، بقدر ماسيطرت الرغبة الملحة في جذب أكبر عدد ممكن إلى صفوف الإسماعيلية ، لأن الاثناعشرية كانوا في ذلك الوقت المعين الذي لا ينضب لإمداد الإسماعيلية بالأنصار ، ولأن كثيرا من مبادئهم لا يختلف عن مبادى و الإسماعيلية في شيء . لذلك لا يعدو انتساب عبيد الله إلى موسى الكاظم ، أن بكون نوعا من التطور المذهبي عنسد الإسماعيلية و الاثنا عشرية .

كان القرن الحامس والسادس ، بل السابع الهجرى ، مسرحا من مسارح ذلك الاندماج بين الإسماعيلية والاثنا عشرية ، حتى إن أعلام البزارية كانوا من الأثمة الاثنا عشرية . فهذا الحسن الصباح ، مؤسس الدعوة البزارية ، الذي يعد من أعظم الشخصيات في التاريخ الإسلامي ، كان إماميا اثنا عشريا . ولابد أنه حاول جذب كثير من أقرانه في المذهب ، وأنه حاول التوفيق في العقائد بين هؤلاء الإسماعيلية وأولئك الاثنا عشرية . ولا يقل سنان راشد الدين ، مقدم الدعوة في بلاد الشام في عهد صلاح الدين الآيو في ، عن زعيمه الأول الحسن الصباح . فقد كان اثنا عشريا في ميد الذي ولذلك تلوث المذهب النزاري في بلاد الشام خاصة بكثير من مبادى النصيرية ، عما سهل على كثير من دعاة النزارية خاصة أن ينادوا بالاتصال بين الإسماعيلية والاثنا عشرية في شخص عبيد الله المهدى .

وقد شهدت مصر نفسها تتزعم هذا المذهب الإماى الاثنا عشرى فى أشخاص وزرائها العظام . فإن بيتى بدر الجمالى ، وطلائع بن رزيك ، كانا يدينان بمبادى الاثنا عشرية ؛ وكثيرا ما حاول هؤلام رفع شأن مذهبهم فى مصر على حساب المندهب الإسماعيلى ، بل لقد تعدى تأثيرهم إلى الحلفاء الفاطميين أنفسهم ، حتى إن الحليفة المستنصر اتخذ من بدر الجمالى الاثنا عشرى باب أبواب دعاته ، وجعل يشيد به لا تباعه فيقول للسيدة الملكة أروى الصايحية (۱) : , وطالعى الوالد السيد الاجل

<sup>(</sup>١) هي ثالثة ملوك الصليحيين ، وكانت رئيسة المدعوة الاسماعيلية في اليمن ، وتولت الحسكم بعد وفاة ذوجها المكرم الصليحي سنة ١٧٩ هـ ، واستمرت لسان الدعوة الناطق هناك حتى سنة ٣٧هـ هـ .

أمير الجيوش ... بدرا المستنصرى . . . فهو خليفتنا ، وباب دعوتنا ، الحال منا محلا لم يحله أحد قبله ، القائم من أمورنا مقام الأساس ، لمشكلات الالتباس (١) . . وكان أبناء ذلك الوزير أشد إمعانا منه في الإشادة بمذهبهم الاثنا عشرى .

وإنما أتينا بهذه الحقائق لنقيم الدليل على أنه منذ القرنين الحامس والسادس الهجرى ،كان تأثير الإسماعيلية في الاثنا عشرية عظيما ،حتى إن بعض دعاة الإسماعيلية استطاعوا أن يجذبوا الاثنا عشرية إلى صفوفهم .كا لا يبعد أن يكون مصدر انتساب عبيد الله إلى موسى الكاظم نوعا من نفي ارتباطه بسلالة ميمون القداح ؛ و نعتقد أن ذلك لون من ألوان الدفاع الرخيص .

وغنى عن البيان أن انتساب عبيد الله الى الأئمة الاثنا عشرية أو الموسوية لا يقوم على أساس تاريخى صحيح ؛ فإن الموسوية غيير الإسماعيلية بالطبع ، وأن الحركة التى أنجبت عبيد الله ، والتى قامت منذ أيام جعفر الصادق على يد الأنمة الإسماعيلية وأنصارهم لا تؤيد هذه الدعوى يحال من الأحوال .

وإليك نسب عبيد الله إلى موسى الكاظم:

موسى الدكاظم(٢) موسى الدكاظم(٣) موسى الدكاظم(٤)

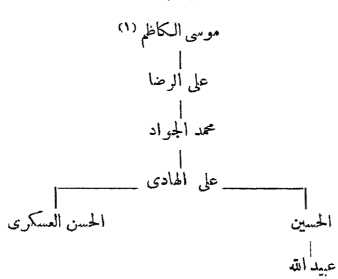
على الرضا محمد الوصى على الرضا المحمد الجواد احمد الوفى محمد الجواد المادى القاسم التقى على المادى المادى عبيد الله الرازى الحسكرى عبد الله الرازى الحسن العسكرى المنتظر محمد المهدى عبيد الله محمد المنتظر عبيد الله عمد المنتظر عبيد الله محمد المهدى (عبيد الله)

Al-Hamdani: The Letters of Al-Mustansir (B.S.O.S. (1) 1943), p. 315

O'Leary: A Short Hist. of the Fatimid Khaliphate, p.37. (r)

Sirdar Ikbal: Aga Khan (London, 1930), p. 240. (r)

Lane-Poole: Egypt in the Middle Ages, p. 95. (1)



# (ت) نسب عبيد الله إلى ميمون القداح

شغلت أسرة ميمون القداح مكاما كبيرا في تاريخ الدعوة الإسماعيلية في دورها الأول، وهو دور الستر، واعتمد الآئمة العلويون عليهم اعتمادا تامّــا منذ عهد جعفر الصادق ( ١٤٨ ه )، واستمروا يغذون الدعوة بخططهم، ويرعونها بجهوده، حتى كان الآئمة – على ما رأينا – يكلون إليهم جميع شئونهم الداخلية والحارجية. فكان ميمون القداح اليد الحركة للامام محمد بن إسماعيل، وكان عبد الله بن ميمون اللسان الناطق، واليد الباطشة لعبد الله الآكر بن محمد بن إسماعيل، ولا بنه الإمام أحمد الوفى واستطاع أحمد بن عبد الله القداح أن يكون مع الإمام الحسين الذي كاكان أبوه وجده مع الآئمة السابقين. وعلى يد أحمد بن القداح « الحجة ، وإمامه الحسين، راجت الدعوة رواجاكبيرا حتى شملت الين والمغرب وفارس وخراسان الحسين، راجت الدعوة رواجاكبيرا حتى شملت الين والمغرب وفارس وخراسان الإمام الحسين ينزل عن إمامته طواعية لحجته سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله الإمام الحسين ينزل عن إمامته طواعية لحجته سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح، لكي يردها لا بنه أني القاسم (القائم) إذا بلخ رشده، ويقوم بجميع شئون المذهب والدعوة ، ويعمل على إقامة الدولة الفاطمية التي ظلوا ينشدونها أكثر من قرن ، حتى لقد يستطيع المرء أن يسمى دور الستر بالدور القداحي .

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : ج ٨ ص ٣٠

وقد ظل الناس لا يعرفون علاقة بيت القداح بالأئمة الإسماعيلية إلا عن طريق السنيين الذين اتخذوا من ذلك وسيلة للغض من شأن هؤلاء الأئمة ، فرموهم بأقذع النهم ، ووصفوهم بأخش الصفات \_ على ما رأينا \_ إلى أن وقعت بين أيدينا بعض كتب الإسماعيلية ، التي تتضمن شيئا غير قليل عن علاقة ميمون القداح وأبنائه بالأثمة الإسماعيلية ، وهي تؤكد بعض ما يعتقده السنيون من أن عبيد الله المهدى من سلالة ميمون القداح .

#### ١ - آراء الاسماعلية:

تناولنا فىالباب الأول مرضوع تأميم عبيدالله بشىء من التفصيل، وبينا بعض الاسس التى قام عليها هذا التأميم، وقانا إن من مبادىء الإسهاعيلية أنهم إذا وجدوا إمامهم الحقبتى فى خطر، جاز لهم أن ينقلوا هذه الإمامة بطريق الإيداع إلى شخص يثقون به، حتى ينقلها هذا بدوره إلى مستحقها عند ما تحين الفرصة بذلك. ويسمون هذا المودع، أى الذى كان واسطة اتصال بين إمامين حقيقين، إماما مستودعا ويعتقد بعضهم أن عبيدالله من الأثمة المستودعين، ويرى بعض المراجع الإسهاعيلية - كما تقدم - أن عبيدالله جمع بين رتبتى الحجة والإمام ، واستندت هذه المراجع إلى أن الإمام الحسين استغل مبدأ التبنى الروحانى عند الإسهاعيلية ، فاعتبر سعيدا (وهو عبيد الله ) ولدا روحيا له ، وورثه الإمامة الوقتية ، كما اعتمد على مبدأ الاستيداع ، وهو إمكان نقل الإمامة من الإمام الحقيتى أى المستقر إلى شخص آخر لم يكن إماما حقيقيا أى مستقرا .

وقد أتينا ببعض النصوص الأصلية التي تثبت هذا الاعتقاد، وتبين أن الخليفة القائم كان ابنا روحيا لعبيد الله، أو بالحرى , ولده المنتسب إليه بتعليمه وإفادته. كا أتينا بما يؤيد نزول الإمام الحقيق لحجته سعيد الخير، وأثبتنا أن سعيدا الخير (عبيد الله) قداحي، حتى إن الدرزية يجعلونه في مرتبة الإمامة، على حين يجعلون الخليفة القائم وأباه من قبله في رتبة الألوهية، وبأتون بسلسلة نسبه، ويؤكدون أنه من أبناء ميمون القداح ؛ كما يجعل الحسن الاعصم الفاطميين ـ ومنهم عبيد الله ـ من القداحية . وقد أشرنا إلى ما هنالك من خطأ في تعميم الاعصم حكمه، لأن

النصوص الاساسية تدحضه ، واستشهدنا بانتقاض حمدان قرمط على سعيد الخير هذا ، وفلنا : إن هذا الانتقاض من الحجج الدامغة ، التى تؤيد ما ذهبنا اليه منأن عبيد الله من نسل القداح ، ورددنا على ما يمكن أن يعترض به القائلون بأن عبيد الله إمام إسهاعيلي ، فنفينا أن يكون مغتصبا للامامة ، أو أن آباءه كانوا يميلون إلى اغتصاب حقوق الأثمة . واستبعدنا أن يكون أبو عبدالله الشيعى يعلم أن المهدى إمام مستودع ، وأن القائم إمام مستقر ؛ لأنه لم يتدرج في الدعوة إلى آخر خطواتها ، وقلنا : إن تأميم سعيد الخير كان نوعا من أنواع المحافظة على كيان الإمامة نفسه ، ولم يكن هدما لها ، على ما ذهب إليه من ينكر نسب عبيد الله ، وخلصنا من ذلك كله إلى أن سعيدا لم يكن ابنا جسمانيا للامام الحسين بن أحمد ، أو أخا للمهدى ، بل كان حجة للامام الحسين شم أضحى إماما فهديا (١) . فلما مات سلم الإمامة إلى القائم الإمام المستقر . واللك ثـنـتاً يوضح هذا :

| _                    | ميمون القــــدار | (       |              |
|----------------------|------------------|---------|--------------|
| ,                    | عبد الله القدا-  |         |              |
| 1                    |                  |         |              |
| على (قداح الطالقان). | الحسين           |         | أحمد الحسكيم |
|                      |                  |         | 1            |
|                      | عبيد الله        |         |              |
|                      | 1111-1           | : 551 1 | .11          |

ومن الجدول الآتى نرى ارتباط الحجج بالأثمة المستورين

| الإمام                     |    | الحجة               |   |
|----------------------------|----|---------------------|---|
| محمد بن إسماعيل            | 1  | ميمون القداح        | 1 |
| عبدالله الأكبر ( الرضي )   | ۲  | ( عبد الله بن ميمون | ۲ |
| ( أحمد بن عبدالله          | ۱۳ | , , }               | ۲ |
| ﴿ أحمد بن عبد الله         | ٣  | احمد الحسكيم (٢)    | ٣ |
| الحسين بن أحمد بن عبد الله | ٤  | ( سعید الخیر ا      | ٤ |
| القائم الإمام لا الحليفة   | ٥  | ک سعید الحیر        | ź |

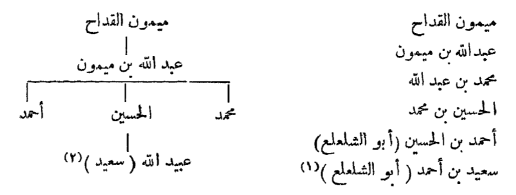
<sup>(</sup>١) انظر ماكتبناه في تأميم عبيد الله .

<sup>(</sup>٧) هــذا ما أمكننا أن تُمتنتجه من المصادر الاسماعيلية ، التي لم تذكر سوى أحمــد الحكيم هـ

وأما سلسلة النسب التي تذكرها رسائل الدرزية ، فإنها تخالف مراجه نا الإسهاعيلية الآخرى في عدد هؤلاء الحجج ، فتذكر بين عبد الله القداح وعبيد الله ثلاثة أجيال . وإذا علمنا أن عبيد الله كان حجة للامام عبد الله الذي قصد سلبية بعد عهد الرشيد ، وأنه عاصر الإمام أحمد الذي عاش في عهد المأمون وخلفائه على ماذكرنا في الباب الأول ، فإن المدة التي تفصل بين عهد عبد الله بن ميمون القداح وعهد عبيد الله المهدى لا ممكن أن تشمل ئلائة أجيال .

ونمتقد أن ذلك الخطأ المادى الذى وقع فيه الدرزية ، راجع الى أن عبد الله القداح لما استقام له أمر الدعوة ، استعان بأ بنائه ، ومنهم أحمد الذى يسميه بعض محمدا أبا الشلعلع ، والحسين ، وأنه \_ على ما تقدم \_ وضع ابنه الحسين فى معسكر سلمية ، وأحمد فى معسكر الكوفة . فلما مات الحسين فى حياة أبيه ، انتقل أحمد بن عبد الله إلى معسكر سلمية الرئيس ، فاعتقد الدرزية أن أبناء عبد الله الفداح يمثلون ثلائة أجيال مختلفة . والحق أنهم إنما يمثلون جيلا واحدا ، لأن أحمد هو محمد ، وهو فى الوقت نفسه أخو الحسين . ومهما يكن من شىء فإن سلسلة نسب عبيد الله على ما جاء فى رسائل الدرزية تؤكد انتساب عبيد الله لميمون القداح برغم هذا الخطأ .

وهاك نسب عبيد الله عند الدرزية مع تصحيح خطئهم .



الذى ذهبنا إلى أنه أحمد بن عبد الله ، وكان حجة للحسين وأبيه ، وسعيد الحثير ، حجة الامام الحسين ، ومستودع الامامة للامام أبى القاسم الذى تسمى بالقائم بعد وفاة عبيد الله ، والذى تؤكد المراجع الدرزية أنه قداحي .

<sup>(</sup>١) النقط والدوائر ص ٧٤ ( تشره سيبلد سنة ١٩٠٧ ) .

<sup>(</sup>٧) استنتجنا هذا من بحثنا في تاريخ أشخاص حجج الآئمة ، انظر الياب الأول

ولا يختلف الإسماعيلية الذين ينكرون نسب عبيد الله إلى على وفاطمة ، عن الإسماعيلية الذين يؤيدون صحة هذا النسب إلا فى عدد الأئمة ، وفى شخص عبيد الله ولذلك لا يذكر هؤلاء المنكرون عبيد الله ضمن أئمة الاستقرار ، كما يتضح من ها تين السلسلتين :

#### ٣ -- آراء السنيين المعارضين:

ويرى السنيون المعارضون أن نسب عبيد الله إلى على وفاطمة غير صحيح، ويذهبون ـ وهم على حق كما رأينا ـ إلى القول بأر عبيد الله ينتمى إلى الدعاة لا إلى الأنمة ، ويرمون أجداده بالزندقة تارة ، والمجوسية أخرى . فيرى عدريب ابن سعد أن عبيدالله ينتمى الى أحد الزنادقة الذين فتك بهم المهدى العباسي (١٦٩)، أو أنه من سلالة أحد الدعاة الذين أخذوا على عاتقهم نشر الدعوة لأهل البيت . والحق أن عريب بن سعد ، مع قرب عهده بعبيد الله ، يخلط في عباراته خلطا يدل على عدم تحققه من نبسب عبيد الله فيقول : « إن عبيد الله المهدى بن عبد الله ابن سالم من أهل عسكر مكرم . . . وسالم جده قتله المهدى (العباسي) على الزندقة . . . وأن جده كان ينزل عند بني سهم بن بأهلة بالبصرة . وكان يدعى أنه يعرف مكان الإمام القامم ، وله دعاة في النواحي يجمعون له المال بسببه ، فوجه إلى ناحية المخرب رجلا يعرف بأبي عبد الله الصوفي المحتسب ، (٣) . ولا نستطيع أن نصدق

<sup>(</sup>١) يكاد يجمع المؤرخون من الاسماعيلية على أن القائم بن الحسين لا على .

<sup>(</sup>٢) الخطاب: غاية المواليد ص ٢٦ ( من المنتخب )

<sup>(</sup>٣) سلة تاريخ الطبرى ج ١٢ ص ٢٧

ما قيل من إرسال جد عبيد الله المهدى أبا عبد الله إلى بلاد المغرب ؛ لأنه وصل إلى هذه البلاد فى أواخر القرن الثالث الهجرى ، على حين أن جد عبيد الله كان يعاصر الخليفة العباسى المهدى ، الذى توفى سنة ٢٠٩ هـ .

كذلك ذكر عطا ملك الجويني أن المهدى كان من سلالة عبد الله بن سالم البصرى، أحد دعاة المدعوة الإسماعيلية (۱). ويرى ابن النديم (۲) والنويرى (۳) أن عبيد الله ينتمي إلى ميمون القداح، إلا أن ابن النديم يرى أن عبيد الله هو ابن الحسين بن عبد الله القداح، على حين برى النويرى أنه ابن الحسين بن أحمد بن عبد الله القداح. ولو حاولنا تقصى آراء السنيين القائلين با نتساب عبيد الله إلى عبد الله المنتقداح لبلغت آراؤهم المئات عدا، وذلك مما يخرج بنا عن نطاق هذا البحث. وضى لا ننكر أن كثيرا من هذه المراجع السنية على شيء من الصواب.

على أن هناك من يغلو فى دعوى انتساب عبيد الله إلى ميمون القداح، فيقولون إن الحسين أبا عبيد الله تزوج حين كان بسلمية مرف أرملة يهودى حداد، وإن عبيد الله عبيد الله عبيد الله عبيد الله عبيد الله ولما لم يكن له عبيد الله ولد، لأنه إذا كان وارث عهد بالأمر اليه ولمحكمنا نشك فى أن الحسين لم يكن له ولد، لأنه إذا كان المقصود هو الحسين بن عبد الله القداح، فقد رأينا فى الباب الأول أن سعيدا هو ابن ذلك الحسين بن عبد الله المقصود الإمام الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن

وليس من شك فى أن عريب بن سعد والجوينى خلطا بين عبد الله بن ميمون القداح وأبيه بيدون ، وبين عبد الله بن سالم وجده سالم ؛ لأن المعروف أن ميمونا اتهم بالزندقة فى عهد أبى جعفر المنصور والمهدى ، وأن كلا من ميمون القداح والنسه عبد الله كان من دعاة الاسماعيلية ، حتى إن أوصاف عبد الله بن ميمون ، وشيء آخر هو أن القرامطة الشاليين كانوا يسمون المهدى ، وابن البصرى ، وقد يتهض هذا دليلا على أن ابن البصرى الذى يقصده القرامطة هو البصرى الذى يذكره عريب والجوينى ، وأن سعيد بن البصرى لا يمت إلى العلوبين بسلة النسب .

Blochet: Le Missianisme, p. 83. (1)

<sup>(</sup>٢) الفيرست ص ٢٦٥

<sup>(</sup>٣) نهاية الأرب ( مخطوط ) ج ٢٣ وو *و و و* 

ويظهر أن الذين ينكرون صحة نسب عبيد الله أكثر اختلافا من الذين يقولون بصحة هذا النسب ، مما يجعل الاهتداء إلى رأى قاطع فى هذا الموضوع ـ عن طريقهم ـ من الصعوبة بمكان . فمن هؤلاء من يقولون إن عبيد الله من أصل يهودى \_ كا رأينا \_ ، ومنهم من يثبت أن عبيد الله أقر على نفسه أنه من أصل قداحى (٢) ؛ ومنهم من يقول إن الحسين بن عبد الله القداح زوجه من ابنة عمه محد أبى الشلملع ، فأنجبت منه ولدا أسماه عبد الرحمن الذى تولى الخلافة بعده و تلقب بالقائم ؛ ومنهم من يقول إن سعيدا لم يكن يسمى عبيد الله ، فلما وصل إلى سجلماسة تسمى بذلك الاسم . يقول الباقلانى \_ من علماء القرن الخامس الهجرى : مجد عبيد الله كان مجوسيا ، ودخل عبيد الله المغرب ، وأدعى أنه علوى ، ولم يعرفه ، حد عبيد الله كان مجوسيا ، ودخل عبيد الله المغرب ، وأدعى أنه علوى ، ولم يعرفه

<sup>(</sup>١) أبو شامة : كتاب الروضتين في أخبار الدولتين جُ ١ ص ٢٠٠ ـ ٣٠٩

<sup>- (</sup>٢) راجع ما ذكرناه عن مقابلة عبدإن ، دامي حدان ، سعيد بن الحسين -

أحد من علماء النسب ، وكان باطنيا خبيثًا حريصًا على إزالة ملة الإسلام (١٠). .

وقد دفعت العاطفة الجامحة بعض من ينكرون نسب الفاطميين إلى القول بأن اليسمع بن مدرار \_ صاحب سجلماسة \_ سجن عبيد الله (سعيد بن الحسين) . ولكنه قتله حين حضر أبو عبد الله الشيعي إلى بلده ، فأخرج أبو عبد الله خادم المهدى ، وادعى أنه هو المهدى (٢) . إلا أنه لا ممكن الآخذ بهذا القول . لأن اليد التي قتلت عبيد الله تستطيع أن تقتل ولى عهده القائم . وليس هناك ما يمنع أبا عبد الله من أن ينادى بالقائم على أنه المهدى المنتظر، وبذلك يضع أبو عبد الله الأمور في نصابها . كما بمنعنا من تصديق ما أورده الذهبي أن القائم ظل على وفاق مع عبيد الله المهدىحتى سنة ٣٢٧ ه ، وأنه كان ساعده الأيمن في الحروب التي شنها على أعدائه فى الشرق والغرب . ولو لم يكن عبيد الله هو المهدى نفسه ، لشتى القائم عليه عصا الطاعة . لكن شيئًا من ذلك لم محدث . أضف إلى هذا أن المؤامرة التي أخذ أبو عبد الله الشيعي يحيك شراكها حول المهدى تؤيد ذلك ؛ ولم تكن هذه المؤامرة في حقيقة الأمر إلا محاولة تذرع بها هذا الداعي لاسترداد ما فقده من نفوذ. ولو كان عبيــد الله المهدى قد قتل في سجلماسة . لكان أول ما برمى به من المتآمرين أنهـ الإسماعيلية ، التي تتفق فيما بينها على أن شيئًا من ذلك لم يحدث. ونستطيع أن نخاص. ما ذكره السنيون الذين يتـكرون صحة هذا النسب إلى أمور أهمها :

أولا: أن هؤلاء المؤرخين يكادون يجمعون على أن عبيد الله من سلالة ميمون. القداح ، ويذكرون فى الوقت نفسه أن ميمونا القداح وأبناءه كانوا من دعاة الأئمة الإسماعيلية المستورين ، ثم اغتصبوا الامر لانفسهم .

ثانيا: يرى هؤلاء أيضا أن عبيدالله وآباء كانوا من الزنادقة المجوس ، الذين حاولو اتقويض دعائم الإسلام ، عن طريق التأويل تارة ، والقول بالباطن أخرى .

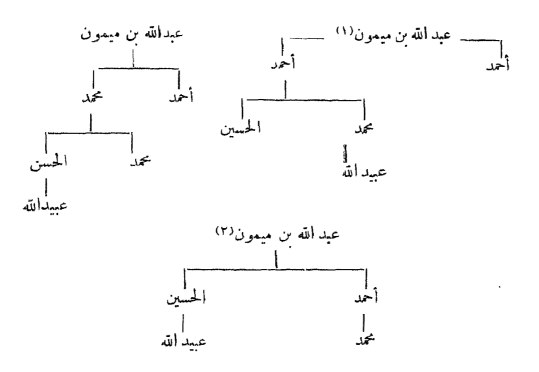
<sup>(</sup>۱) الذهبي: تاريخ الاسلام، مخطوط، جـ ۳ ص ۸۵ و قريب من هذا ما ورد في كتاب أبناء. الزمن ( ص ۲۵ ) من أنه ,, اتفق النسابون وأهل التاريخ على بطلان نسهم، وأنهم غسير فاطميين. و ولم نما يرجع نسبهم إلى ميمون القداح مولى جمفر الصادق، .

<sup>(</sup>٢) الدمي : تاريخ الاسلام ، مخطوط ج ٣ ص ٨٥

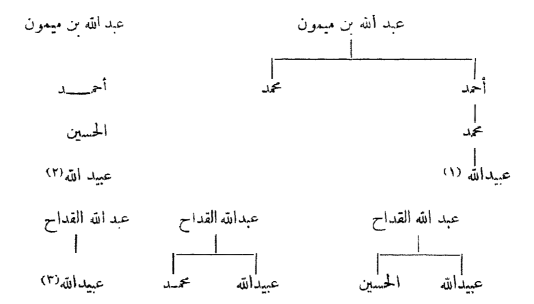
أو عن طريق محاولة إحياء عقائد المجوسية ، أو ما إلى ذلك .

ثالثا : أنهم يرجعون عبيد الله إلى أصل يهودى ، ويذهب بعض إلى أنه قتل في سجلماسة . وسنرى أن المعارضين في صحة هذا النسب على شيء من الصواب ، فيما يتعلق بالأمرين الأول والشانى ، وأنهم لم يصيبوا فيما ذهبوا إليه بمسا يتعلق بالأمرين الثالث .

رابعا: اختلف كثير من هؤلاء المؤرحين في ذكر أسماء آباء عبيد الله ، وفى عدد الآجيال التي تفصل بينه وبين جده عبد الله بن ميمون القداح ، المتوفى فى أواخر القرن الثالث الهجرى ؛ فيقول بعض إنها ثلاثة أجيال ، ويقول بعض آخر إنها جيلان ، ومنهم من يقول إنها جيل واحد فقط ؛ بل إن هناك من يعتقد أن عبد الله هو ابن عبدالله القداح نفسه . وهاك أهم آراء السنيين الذين بنكرون صحة نسب عبيد الله المهدى ، على ما نراه فى الجدول الآتى :



- Mamour: Palemics on the Origins—pp. 137-9 (1)
  - (٢) أبن النديم : الفهرست من ٢٦٥



والآن وقد استعرضنا نسب عبيد الله من جميع نواحيه ، نستطيع أن نهتدى إلى النتائج الآتية :

الكاظم ، لأن هذا القول أقرب إلى الحرافات منه إلى الحقائق التاريخية .

بان ما ذكره الإسماعيلية الذين قالوا يصحة هذا النسب لايجانب الصواب من ناحية الأثمة المستورين. أما عن انتماء عبيد الله إلى الإمام المستور الذى تولى زعامة الدعوة الإسماعيلية قبله من ناحية القرابة ، فقد أصبح مثارا للشك ، بعد أن شهد شاهد بل شهود منهم على بطلانه . و نعتقد أن كثيرا من هؤلاء الكتاب الإسماعيليين الذين اعترفوا بصحة هذا النسب ، كانوا يعرفون حقيقة عبيد الله ، ولكنهم كانوا لايريدون أن يثيروا الرعية عليهم إذا علموا أن مؤسس دولتهم الأول لم يكن من الفاطميين العلوبين ، خصوصا وأن السواد الأعظم من رعايا الفاطميين كانوا لا يعرفون شيئا عن أصول المذهب الإسماعيلي ، التي قام عليها تأميم عبيد الله المهدى.
 لا يعرفون شيئا عن أصول المذهب الإسماعيلي ، التي قام عليها تأميم عبيد الله المهدى.
 أي إسناد الإمامة إليه \_ بمعني أنهم لم يعرفوا نظامي الاستقرار والاستيداع

Mamour: Polemics, pp. 137.9. (1)

<sup>(</sup>٢) أنباء الرمن في أخبار الين ص ٢٩ ( مخطوط )

<sup>(</sup>۲) الحمادى : كشف أسرار الباطنية ص ١٩

الإمامى، والتبنى الروحانى وغير ذلك من النظم الإسماعيلية الأساسية. وإذا كان كثير من الإسماعيلية الذين يؤيدون صحة نسب عبيدالله إلى على وفاطمة عن طريق الفرابة. فإن بعضا منهم كانوا، على العكس من ذلك، يرون أن عبيد الله ينتسب إلى عبد الله القداح. ولكن هؤلاء لم يريدوا أن يثيروا فى وجهد الفاطميين متاعب جديدة. لأنهم كانوا يعتقدون أن عبيد الله إمام حقا. فإذا أقروا بأنه من سلالة على وفاطمة جعلوه أحد أئمة الاستقرار، وإذا أرجعوه إلى أصله الحقيق، أى الى أبناء ميمون القداح، جعلوه فى هذه الحالة أحد أئمة الاستيداع. والعامة لاندرك أكان عبيد الله إمام استقرار أم إمام استيداع، وإنما تعتفد أنه إمام من سلالة على وفاطمة. وإذا علموا غير ذلك لما أحجموا عن شق عصا الطاعة على الفاطميين. والغض من شأنهم، وإثارة الفتن والقلاقل في وجههم.

٣ – أما مايراه السنيون الذين يقولون بصحة هذا النسب، فإنه على الرغم من أنهم استندوا فيما ذكروه إلى ما جاء في كتب الإسماعيلية ، وأنهم وصلوا في كثير من الأحيان إلى بعض ما وصل إليه الإسماعيلية أنفسهم في كتبهم السرية ، فإن ما ذكروه لا يمكن أن نعتمد عليه كثيرا ، لاختلافهم في أشخاص آباء عبيد الله ، ولا نهم كانوا على جهل تام بكثير من أساليب الدعوة السرية لهمذا المذهب ولو أنهم ألموا بهذه الأساليب لكان لآرائهم كثير من الاعتبار والتقدير ، أضف إلى ذلك أنهم كانوا يندفعون كثيرا ما وراء عواطفهم وميولهم ، على ماذكره ابن الأثير والمقريزي وغيرهما . لذلك نستطيع أن نقول إن آراء هؤلاء السنيين الذين يؤيدون عبيدالله عبيد الله . لا تصلح لأن تتخذ أساسا للحكم في موضوع انتساب عبيدالله إلى على وفاطمة ، وإن كان لهمذه الآراء اعتبارها فيها يتعلق بالأثمة المستورين ، الذين جاءوا قبل عبيد الله .

٤ — إن المعلومات التي ذكرها السنيون الذين ينكرون صحة هذا النسب، تمتاز بغزارة مادتها، وكثرة إلمام أصحابها بالموضوع الذي نحن بصدد بحثه واستقصائه، ولكنهم كانوا ينظرون إليه نظرة غير عميقة، وإنما نظروا اليه نظرة تنطوى على الحكراهية والمقت للفاطميين خاصة، إرضاء لميولهم ورغباتهم من جمة، وإرضاء للعباسيين السنيين وغيرهم من الامراء، من جمة أخرى ولكنهم استطاعوا برغم ذلك أن يصلوا إلى بعض الحقائق ؛ فقد قرر أكثرهم أن عبيد الله ينتسب إلى ذلك أن يصلوا إلى بعض الحقائق ؛ فقد قرر أكثرهم أن عبيد الله ينتسب إلى

هيمون القداح، وأثبتوا في الوقت نفسه أن أفراد أسرة القداح كانوا دعاة للأئمة المستورين؛ وهذا ما ذهب إليه الإسماعيلية أنفسهم. وأما القول بأن هؤلاء القداحية قد استبدوا بالأمر دون العلويين، فإنه ينطوى على شيء غيير قليل من المبالغة وذكر هؤلاء السنيون في الوقت نفسه اعتناق أسرة القداح مبادى الزندقة والمجوسية الخ. وفي الحق أنه على الرغم من هذه المبالغة والتفين في تصويرها، فهناك شيء من الحقيقة ؛ ذلك أن السنيين في جميع المصور كانوا ينظرون إلى المذهب الإسماعيلي غظرتهم إلى الزندقة والمجوسيةوما إليهما . فإن هناك مذاهب يقول بها الأئمة الإسماعيلي وأنصارهم ، تنطوى على شيء كثير من التطرف والخسروج على كثير من أصول الشريعة الإسلامية . من ذلك أنهم يقولون بنبوة محمد بن إسماعيل ، وأنه صاحب الشريعة السابعة ، أي شريعة التأويل .

وصفوة القول أن اتهام القداحية بالزندقة والمجوسية وغييرهما ، إنما هو اتهام قصد به النيل من المذهب الإسماعيلي ، والآئمة الإسماعيليه وأنصارهم . ولكنا نأخد على السنيين الذين ينكرون صحة نسب عبيد الله أنهم شوهوا الحقيقة ، بإسرافهم في الغض من شأن أسرة القداح ، ورميهم إياه بالإلحاد والمروق عن الإسلام . وليس بهذا نستطيع فهم الحقائق التاريخية .

أما الذى لا نستطيع أن نصدفه و لا أن نؤمن به ، فهو هذه المحاولات التى قصد بها نفى انتساب عبيدالله إلى بنى القداح ، فإن فيما ادعاه هؤلاء الذين قالوا بأن عبيدالله من أصل يهو دى نوع من التجنى ، لا نذا لو علمنا أن المذهب الإسماعيلى ، فى در جاته الآولى ، يرى إلى جذب الناس إليه عن طريق التظاهر با لتقشف و الورع و التقوى ، وإذا كانت التقوى تعتبر أساس المذهب الإسماعيلى ، ووسيلة لجذب الناس إليه ، فكيف يعقل أن يحمل أن يميل الناس إلى قبول مذهب يدعو إليه قوم من اليهود ؟ ثم كيف يعقل أن يحمل الفاطميون العالم الإسلامى على الإقرار بزعامتهم من الناحيتين الروحية و الزمنية اللتين حاربوا العباسيين من أجلهما . ولاغرو فإن الفاطميين يدّ عون - وهم على حق .. أنهم أولى الناس بالزعامة الروحية للعالم الإسلامى ، لانهم و رثوها عن الرسول عليه الصلاة والسلام . بعد هذا كله نرى أن القول بأن عبيد الله من أصل يهو دى نوع رخيص من الدعاية العباسية ، خصوصا إذا علمنا أن أبناء القداح لا يستطيعون أن ينزلوا عن

الزعامة لغيرهم . وأن الزعامة الروحية التي كان الأئمة الإسماعيلية يسعون إلى تحقيقها تحول دون ذلك . كما يحول دون الآخذ بهذا الرأى المصادر الإسماعيلية الأصيلة ، التي تكلمت على الدعوة من الناحية السرية ، والتي أوضحت بطلان هذا الرأى .

ومثل ذلك أيضا القول بأن عبيد الله مات مقتولا على يد اليسع بن مدرار صاحب سجلاسة ، لأن القائلين بذلك بنوا آراه على حقيقة يقسر بها الإسماعيلية ، وهي أن أبا عبد الله الشيعي لم يكن يعرف شخص المهدى . ولكن جهل أبي عبدالله بعرفة زعيمه عبيدالله ، لا يجعلنا نحكم بأنه مات مقتولا ، وأن غيره وضع في مكانه . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فقد دلل القائلون بهذا القول على أنهم غير جادين فيا ذهبوا إليه ، لأنهم لو علموا أن رسل أبي عبدالله كانت ترد عليه تباعا في سلمية ، ثم وهو في طريقه إلى المغرب ، فماذا يكون موقف المهدى وموقف أبي عبدالله الشيعي طريقه إلى المغرب ، فماذا يكون موقف المهدى وموقف أبي عبدالله الشيعي من أن يقر طريقه إلى المغرب ؟ وأمر ثالث هو : ما الذي يمنع أبا عبد الله الشيعي من أن يقر بالحقيقة لو أن عبيد الله قد مات ، فيقيم الإمام المستقر وهو القائم مقامه ؟ أما أنه بالحقيقة لو أن عبيد الله قد مات ، فيقيم الإمام المستقر وهو القائم مقامه ؟ أما أنه يضع خادما موضع الإمام في الوقت الذي يكون فيه بين يديه إمام مستقر ، فإن يضع خادما موضع الإمام في الوقت الذي يكون فيه بين يديه إمام مستقر ، فإن ذلك يعتبر خروجا على المذهب الإسماعيلي الذي يقول بتعيين إمامه بالنص . ولا شك في أن القائم كان منصوصا على إمامته .

و ــ أما ما ذكره الإسماعيلية القائلون بأن عبيدالله من بسل ميمون القداح، فإن ما ذهبوا إليه كان عن عقيدة راسخة ويقين أابت و لا عجب، فإن هؤلاء قد أدركوا الحقيقة فذكروها مجردة عن كل ميل أو هوى ؛ رأوا أن عبيد الله كان إماما لكمنه مستودع ، وأنه من سلالة العلويين روحانيا فقط ، وأنه ابن الأئمة التعليمي لا الجسماني ؛ كارأوا أن الإقرار بهذه الحقائق لايضير الدعوة ، ولا يضير الدولة ، وأدركوا عبث التمادي في التفسيرات التأويلية Esoteric Interpretation الحاصة وأدركوا عبث التمادي في التفسيرات التأويلية ومن ثم لجثوا إلى التصريح دون التلميح ، وكان لما فعلوه أثر ، في إظهار الحقيقة ناصعة جلية ، وهي أن عبيد الله من أصل قداحي ، وأن سائر الخلفاء الفاطميين من أصل علوى . وإذن فإن هؤلاء لم يقول اما قالوه ليبعدوا الشكوك عن الدولة الفاطمية ـ كا يقول بعض \_ إذ كيف يزيلون الشكوك بإضافة . شكوك أخرى ؟

ثم كيف نستطيع أن نفسر الحقيقة التالية: يأتى العباسيون، المفافسون الخطرون للفاطميين. في سنة ٢٠٤ ه، فيعانون في محاضرعامة، أن الخلفاء الفاطميين، وعلى رأسهم عبيد الله. لبسوا علويين. ثم يأتى علماء الإسماعيلية الذين لا يؤيدون صحة نسب عبيد الله، فيقولون إنه قداحي لا علوى. لا! بل يكتب الدرزية وهم - كا نعلم ــ فرع من الإسماعيلية بعد ست سنوات، يؤكدون انتساب عبيد الله إلى بني القداح. ومعنى ذلك أن هؤلاء الإسماعيلية إما أنهم ذكروا الحقيقة مجردة، وإما أنهم أقروا العباسيين على دعواهم فيا ذهبوا إليه، من أن الهاطميين من أصل غير علوى. ولا يمكن أن يدافع الإسماعيلية عن خصومهم، أو أن يرموا أنفسهم بنفس التهم التي رماهم بها هؤلاء العباسيون. ومن ثم لا يساورنا الشك في أن هؤلاء الإسماعيلية الذين يؤيدون انتساب عبيد الله إلى ميمون القداح، كانوا على حق فيا ذهبوا إليه.

من ذلك كله نستطيع أن نقرر هذا أن عبيد الله هو الإمام المستودع سعيد الخير ابن الحسين بن عبدالله بن ميمون القداح ، وأنه كان كجده حجة للائمة المستورين ، الذين عينوه إماما مستودعا ، لينقل الإمامة إلى أبي القاسم بن الحسين بن أحمد ابن عبد الله بن محمد بن إسماعيل ، الذي تلقب بالقاشم حين ولى الخلافة بعد عبيدالله المهدى في سنة ٢٣٣ ه . و نعتقد أنه لم يعد هناك ما يمكن أن نسميه مشكلة النسب الفاطمي ، فإن عبيد الله مستودع من نسل القدداح . وبذلك يتفق بعض المصادر الإسماعيلية مع المصادر السنية القديمة والحديثة في نسبة عبيد الله إلى أبناء القداح ، وفي أن الفاطميين علويون نسبا وقرابة إلا عبيد الله ، وأنه ليس في ذلك حَطَّ لعبيد الله أو للفاطميين ، لأنها الحقيقة المجردة أولا ، ولأن عبيد الله كار إماما مستودعا ثانيا ، وإن لم يكن من بيت على وفاطمة . أما إخلاصه للائمة الإسماعيلية وللمذهب الإسماعيلي ، فلم يكن موضع شك أو ريبة في يوم من الآيام .

# الإلطالطالك

# عبيد الله المهدى والخلافة

قامت الدولة الفاطمية فى إفريقية بعد أن قضى أبو عبد الله الشيعى على دولة الأغالبة سنة ٢٥٦ه؛ فكان قيام هده الدولة نهاية عهد استتار الآئمة ، الذى بدأ بمحمد بن إسماعيل ، وطورا من أطوار البزاع الذى قام بين العلويين الشيعيين والعباسيين السنيين ، والذى لم ينته إلا بقضاء هولاكر على بقايا الإسماعيلية فى خراسان وطبرستان وقوهستان (٥٥٥ه) ، وعلى الدولة العباسية نفسها سنة ٢٥٦ه م (١٢٥٨م) .

لم يقنع الفاطميون بشكوين دواتهم فى بلاد المغرب النائية ، ولذلك لم يكن بد من أن ينتزعوا أهم بلاد العالم الإسلامى من جسم الدولة العباسية . وأن يرثوا الادارسة بعد أن ضعفت شوكتهم ، ويضعوا جميع بلادالمغرب (تونس والجزائر ومراكش) فى داخل نطاق إمبراطوريتهم المنشودة . وقد أدى هذا كله إلى صراع عنيف ، قام به عبيدالله فى الشرق والغرب ، كما أدى إلى صراع سياسى عنيف آخر ، قام بين المهدى فى المغرب والامويين فى الاندلس .

# ١ - علاقة عبيد الله بالعباسيين

#### أسباب هذا العداء:

ويرجع هذا العدداء الذي قام بين التشيع Shiism والسنية Sunnism إلى عوامل كثيرة . فقد كان العلويون والشيعيون والمتشيعون جميعا يعتقدون أن عليا أحق بالخلافة من سواه ، فناروا على الأمويين . ولما انتقلت الخلافة إلى العباسيين اعنقد العلويون أنهم اغتصبوا الأمر منهم ، وحمل الإسماعيلية لواء الفريق المناوى منهم ،

اللعباسيين، وظلوا يعملون فى الحفاء، حتى أزالوا دولة الأغالبة، وأقاموا دولة شيعية على أنقاضها واتخذوا من تلك الدولة نقطة ارتكاز أغاروا منها على ممتلكات العباسيين. وقد رأينا مادار من نقاش بين وزير المقتدر وأحد أتباع عبيدالله، الذى نعى على العباسيين اغتصابهم الأمر من الفاطميين ؛ كما كار عبيد الله، كعامة الإسماعيلية، يعتقد أن العباسيين غير جديرين بالزعامة الروحية والسياسية، لأنهم لم يغتصبوا الحق من أهله فقط، بل أضحوا فى نظرهم من الخارجين على الدين، حتى قال داعهم للمقتدر: ولأنت أمير الفاسقين أولى بك من أمير المؤمنين، . .

ولا ننسى أن الضرورة الملحة كان لها أثر كبير فى تكييف سياسة عبيد الله مع العباسيين ، فقد كانت إفريقية بلادا فقيرة معدمة ، لانستطيع أن تمد دولة تريد أن تتزعم العالم الإسلامى بالمال والرجال ، وكان يفصلها عن العالم المتحضر فى مصر والعراق وفارس وغيرها . الصحراء الغربية القيحلة . وقد رأى عبيد الله أن القيروان أو المهدية لا تصلح أن تكون قاعدة لإمبراطوريته المنشودة . ولذلك كان الصراع بين الفريقين أمرا لا مفر منه ، فعبيد الله يريد أن ينتزع زعامة العالم الإسلامى من المقتدر العباسى ، وهذا يريد أن يحتفظ بتلك الزعامة مهما كلفه الأمر . ويدلنا على رغبة عبيد الله المهدى فى ابتلاع بلاد المشرق ، تلك الإبيات التى مدحه ما ابن سعدون الورسجيلي (١) :

هذا أمير المؤمنيين تضَمَّ عَنَتُ القَدومة أركان كل أمير هذا الإمام الفاطمي ومَن به أمنت مغاربها من المحذور والشرق ليس لشامه وعراقه من مهرب من جيشه المنصور (٢)

وهذاك أمر جدير بالنظر ، هو أن الدولة الفاطمية قامت عقب صراع عنيف شنه الكتاميون بزعامة الداعى أبى عبدالله الشبعى ، وأن هؤلاء الذين تعودوا شن الحروب والدفاع والهجوم خمس عشرة سنة ، لايستطيعون الهدوء أوالبقاء دون حرب . لذلك كان من الحنكة السياشية أن يعمل عبيد الله على استغلال هذا الروح

<sup>(</sup>۱) يحتمل أن يكون هــذا اللفظ قسبة إلى ورجلان ، رهى كورة بين شمسال إمريقية وبلاد الجريد ، التى يسكنها قوم من البربر ، انظر معجم البلدان لياقوت ، حسن ابرهيم حسن ؛ القاطميون في مصر ص ٧٧ هامش (١)

<sup>(</sup>٢) المقريزي: اتماظ الحنفا ص ١٤

الحرف لمصلحة دعوته ومذهبه ، وفى سبيل إقامة دولة شاسعة الأرجاء يرت فيها دولة العباسيين . فكان عبيد الله يتشبه فى عمله بأنى بكر الصديق رضى الله عنه احين أراد أن يشغل المسلمين بالحروب التى يجرون من ورائها المغانم ، ويشيدون للإسلام بجدا ودولة مترامية الأطراف .

وهكذا دل عبيد الله على مقدرة فائقة فى الناحية السياسية ؛ ولا غرو فقد رأى العينيه مؤاهرة أبى عبد الله الشيعى وأخيه أبى العباس وكثير من زعماء كتامة عليه ، ورأى فى الوقت نفسه أن قتل ألى عبدالله الشيعى (سنة ١٩٨٨) قد أحدث هزة عنيفة فى أركان هذه الدولة الناشئة ، فعمل على أن يشغل الناس بشن الحرب على العباسيين ، ومحاولته إلاستيلاء على مصر واتخاذها قاعدة جديدة لمد نفوذه إلى بلاد العراق .

### (١) امتراد نفوذ عبيد الله في المشرق

اتخذ هجوم الفاطميين على العباسيين شعبا أربعا ، كانت الشعبة الاساسية تتركز في الاستيلاء على مصر ، على حين وجه بشاطه نحو العراق مستعينا بالقرامطة ، ونحو بلاد المشرق كخراسان وسواها مستعينا بالدعاة العلناء ، ونحو بلاد المغرب ليرث الادارسة ، ويقضى على البقية الباقية من الولايات السنية في تلك البلاد . والواقع أن إغارة الفاطميين على مصر كانت لونا من ألوان الصراع الذي قام به الفاطميون في وجه العباسين .

### ١ – الهجوم الفاطمي على مصر

كانت بلاد المغرب أكثر البلاد صلاحية لنشر المذهب الإسماعيلي ، ولكمنها لم تكن صالحة لإقامة دولة قوية . لذلك كانت مصر هي الهدف الذي تهدف إليه الدولة الفاطمية لإقامة دولة ترث العباسيين . وعلى الرغم من أن محاولات عبيدالله فتح مصر قد منيت بالإخفاق ، إلا أنه ورّث خلفاءه هذا الميل القوى للاستيلاء على هذه المبلاد ، حتى انتهت هذه المحاولات بالفتح سنة ٢٥٨ ه . ولا يعزب عن بالنا أن المبلاد ، حتى انتهت قد أوجدت في بلاد الشام ومصر واليمن جماعات تدين لها بالطاعة . وأنه إذا ما توجهت جهود الفاطميين نحو مصر ، وجدوا فيها كل

عون. ولا يبعد أن يكون الفاطميون قد رموا من وراء احتلال الفسطاط حاضرة مصر، تم دمشق حاضرة الشام، والمدينة المنورة ومكة المكرمة حاضرتى العالم الإسلامي من الناحية الدينية إلى مد نفوذهم إلى بلاد العراق. ولا غرو فإن من يحتل هذه المدن يسهل عليه احتلال بغداد نفسها(١).

### (1) الحملة الأولى:

كانت الحملة الأولى (سنة ٢٠١ه) بزعامة أبى القاسم، ولى عهد المهدى والإمام المستقر، وحباسة بن يوسف. وقد استولى الجيش الفاطمى المغربي على برقة، شم على الإسكسندرية، وتوغل في الوجه البحري، حتى أصبح على مقربة مرف الجيزة، ولكنه ارتد عن مصر بعد أن حلت به الهزيمة في مدينة مشتول، القريبة من الجيزة. وبهمنا أن الاحظ على هذه الحملة أمورا منها:

أولا: أن الفاطميين كان لهم في مصر أنصار وأعوان ، لم يقتصروا على المستجيبين من الإسماعيلية ، وأن حركتهم شملت مجماعية من السنيين والقبط وسواهم . ومهما يكن من شيء ، فإن أبا على الداعي المقيم المهدي بمصر ، كان يبذل جهودا جبارة في جذب أهالي هذه البلاد إلى الفاطميين ، وأنه قام بنفس الدور الذي قام به أبو عبد الله مع المغارية ، وان حوشب مع اليمنيين ، لنصرة المهدى ودولته . بدلنا على صحة هذا ما ذكره أحد الشعراء المعاصرين في قوله :

ولذلك لما وصل أبو القاسم إلى الإسكندرية، ألق كثيرا من الخطب يحث فيها المصريين على الثورة فى وجسه العباسيين، ويستميلهم إلى الفاطميين، ويذكر فيها شيئا غير قليل من عقائد المذهب الإسماعيلي. ولا بد أن تكون هذه الخطب

<sup>( )</sup> حسن إبرهيم حسن : الفاطميون في مصر ص ٨٠ ـ ٨٠ •

<sup>(</sup>۲) برید: حباسة .

 <sup>(</sup>۳) الكندى : كتاب الولاة والقضاء من ۸۲

قد نالت إعجاب أنصار الفاطميين في مصر . بخلاف السنيين الذين لا يميلون إلى. المداهب الشيعية الغالية . وكانت مهمة ذكا ( ٣٠٣ – ٣٠٧ ه ) الوالى العباسى ألجديد . أن يتتبع الموالين للفاطميين . و فسجن منهم كثيرين ، وقطع أيدى بعضهم وأرجلهم (١) . »

ثانيا: أن الذى دافع عن مصر هم العباسيون، إذ أرسل الخليفة المقتسدر قائده مؤنسا الحادم، بحيش لايقل عدده عن أربعين ألف رجل(٢). ومعنى ذلك أن حالة مصر كانت مضطربة بعد الطولونيين، حتى إننا لم نسمع كثيرا عن نشاط ولانها، ووقوفهم فى وجه الجيش الفاطمى. ولاغرو ؛ فإن الدولة العباسية كانت على الرغم منضعفها، فى حالة تسمح لها بإرسال الجيوش خارج بلاد العراق، مخلاف ما كانت عليه الحال عند ما غزا جوهر الصقلى مصر بعد ذلك بأكثر من نصف قرن (أى فى سنة ١٠٥٨ ه).

تالثا: أن من الأمور الجديرة بالبحث في الحملة الفاطمية الأولى على مصر، معرفة الرئيس الفعلى لتلك الحسلة: أهو أبو القاسم (القائم)، أم حباسة ابن يوسف الزعيم الكتامي؟ لا شك أن حباسة هو الذي خرج على رأس الحملة من بلاد المغرب، ثم فتح برقة وحده. ولا يبعد أن يكون المهدى قد أعد جيشا بزعامة حباسة، ثم أمده بحيش بقيادة ولى عهده أبي القاسم، فأدرك حباسة وهو على أبواب مصر (٢). ويظهر أن أبا القاسم وحباسة تنافسا الزعامة، أو أن خلافا نشأ بينهما، وأن ذلك لم يرق عين المهدى، فقتل حباسة عقب عودته (٤). وقد ذهب ابن عذارى (٥) إلى القول بأن القائم كان يقلل من شأن حباسة، وأنه أراد، أن يعين غيره على رياسة الجيش، فعز عليه أن يكون جزاؤه هذا، بعد اجتهاده في.

<sup>(</sup>١) مسكويه: تجارب الأمم جو ص ٣٦

<sup>(</sup>٢) يحيى بن سعيد : التاريخ المجموع على التحقيق والتصديق ص ٦٠ . ويقول بعضهم إن عدد. الجيش بلغ مائة ألف رجل .

<sup>(</sup>٣) ألكندى . الولاة والقطاء من ٢٦٩

<sup>(</sup>٤) عريب بن سعد . صلة تاريخ الهابرى ح ١٢ ص عه

<sup>(</sup>ه) البيان المغرب في أخبار المغرب ج / ص ٧٣٠

الحرب، وإحرازه هذه الانتصارات فهرب مع قليل من أنصاره، وتتبعه المهدى. حتى قبض عليه وقتله.

رابعا: أن هذه الحملة ترتبط بحملة أى سعيدالجنابى على البصرة. ذلك أن أباسعيد كان حتى قبيل سنة . . . . . ه يقف من العباسيين موقف الدفاع ، لكنا نراه يتبع إزاه هم سياسة الهجوم ، بما يحملنا على الظن بأن حركته كانت بوحى من الفاطميين ، لإيقاع الارتباك في صفوف العباسيين ، إلا أن حملته هذه كانت ضعيفة ، فلم تحدث الأثر المرجو منها ، حتى إن القائد العباسي مؤنسا الخادم ، استطاع أن يحطم جيوش الفاطميين . ثم فسدت العلاقة بين المهدية وهجر ، أو بين الفاطميين والقرامطة ، وقتل أبو سعيد ، وعزل ابنه سعيد عن عرش القرامطة .

ونستطيع أن نقول إن عبيدالله أخفق فى هذه المرحلة من مراحل الحروب، التى شنها الفاطميون على العباسيين فى مصر، لأمور كثيرة، منها: أن أ باسعيد الجنابى لم يقم بو اجبه المذهبى، الذى يحتمه عليه خضوعه للفاطميين، وأن أنصار عبيد الله فى مصر، الذين كان يعول عليهم كثيرا. والذين أرسلوا إليه يرجونه أن يقوم بفتح هذه البلاد، لم يقوموا بما كان ينتظره منهم. أضف إلى ذلك أن الجيش وصل إلى مصر بعد أن عانى كثيرا من آلام الجوع والعطش والمرض.

وقد يسأل المرء: أما كان يحسن أن يستعين عبيد الله بجيوش اليمن في حملته هذه ؟ نعتقد أن المهدى كان يفكر في ذلك ، وأنه كان من نهجه الأساسي أن يلتق الجيشان المغربي واليمني في مصر \_ على ما رأينا. وإذا علمنا أن ابن حوشب كان في ذلك الحين في صراع عنيف مع ابن فضل \_ الداعي الإسماعيلي الثائر \_ أدركنا السبب في عدم طلب عبيدالله النجدة من إسماعيلية اليمن.

## (ب) المحمل الثانية: ٠

قضى عبيد الله ست سنوات (٣٠١ – ٣٠٠ه) فى تنظيم أموره فى الداخل، وإعداد جيش يفتح به مصر. وقد أخذ فى الوقت نفسه يعمل على تنظيم شئون أنصاره في الحارج، ولا سيما من كار\_ منهم باليمن والبحرين؛ فتدخل فى شئون اليمن، وعزل أبناء ابن حوشب، وولى غيرهم، واعتقد أنه أصاب فى تلك السياسة، وأن تدخله هذا سيؤدى إلى الوحدة التى فصم عراها ابن فضل. لكن

سياسته هذه قد أدت في النهاية إلى عكس ماكان يؤمله ؛ فقد دب التنافس بين أنصاره هناك ، وأصبحت الدعوة الإسماعيلية كالهرة تأكل بنيها ؛ ولم يمت عبيد الله المهدى حتى كانت الدعوة التي بدأها ابن حوشب في بلاد اليمن قد زالت أو كادت . ويخيل إلينا أن المهدى قد قطع الأمل في معاونة إسماعيلية اليمن له في حملاته على مصر ، بعد أن رأى ابن فضل يحارب ابن حوشب ويئور على الفاطميين ، والنفور يدب بين بيت ابن حوشب وبيت الشاورى ، داعى بلاد اليمن الجديد . إلا أن إخفاقه في هذه البلاد لم يحل دون إحرازه النصر على القرامطة ، حتى تمكن من قتل أبي سعيد \_ على ماقيل . ولما لم تعجبه توليته ابنه سعيدا و لا سياسته ، تدخل في شئون القرامطة ، وحملهم على إشعال نار الثورة على هذا الوالى الجديد ، نمم عين أنهاه أبا طاهر مكانه ، وحملهم على إشعال نار الثورة على هذا الوالى الجديد ، نمم عين أنهاه أبا طاهر مكانه ، بعد أن أخذ عليه العهود بأن بكون طوع بنان المهدى (٥٠٠ه) .

كان أول ما قام به أبو طاهر للدلالة على إخلاصه للفاطميين ، هجومه العنيف على إفليم البصرة . ثم محاولته الاتصال بالجيش الفاطمي فى مصر ـ على ما سنرى ـ حتى لقد خيل إلى عبيد الله المهدى ، أن الأمور قد تمهدت له فى المشرق ، وأن أنصاره القرامطة لا مخذلونه اليوم كما خذلوه بالامس .

وكان أبو القاسم الفاطمى المذى بو يع له بالعهد ، اليداليمى لعبيدالله المهدى ؛ وقد أو فده إلى مصر على رأس جيش كشيف (۱) استولى على لإسكندرية في أو ائل سنة ٧٠٣ ه دون عناه . ثم قصد الجيزة حيث وقعت بينه و بين جنود مصر في جمادى الآخرة من هذه السنة موقعة قتل فيها عدد كبير من الفريقين . ولكن الفاطميين احتفظوا على رغم ذلك بقوتهم ، حتى إننا نراهم يفتحون الفيوم وغيرها بعد قايل . وعلى الرغم من استماتة عامية مصر في الدفاع أمام جنود الفاطميين ، كان المصريون في حاجة إلى معونة عارجية . وقد أدرك الخليفة العباسي المقتدر خطر الموقف في مصر ، ورأى أنه إذا لم يتداركها تزعزع كرسي خلافته ليتلقفه الفاطميون ، ولذلك أرسل قائده الكبير مؤ نسا الخادم ، الذي انتصر على الفاطميين ، واستولى على سفنهم وأحرقها (۲) .

والواقع أن الحرب بين الفريقين كانت حرب حياة أو موت ؛ ولذلك تعددت

<sup>(</sup>١) كان خروج أبى الفاسم من [فريقية فى أواخر سنة ٣٠٠ ه، واستيلاؤه على الاسكسندرية في صفر سنة ٣٠٧ ه.

<sup>(</sup>٢) يحيي بن سعيد : الناريخ المجموع ص ٨٠ ، المقريزي : العاظ الحنفا ص ٢٠ .

الممارك بين القائم ومؤنس الحادم ، وكاد القائم ينتصر لولا أن فشا الوباء بين جنده ، وقلت المؤن بعد ضياع السفن ، فمات كثير مرس جنده . ولا همية هذا الانتصار الذي أحرزه مؤنس الحادم أطلقوا عليه لقب ,المظفر ، وقد بذل المقتدر قصارى جهده لمنع اقصال بلاد المغرب بمصر بحرا ، ولذلك أعداً سطولا مدربا على استخدام النفط وغيره من وسائل الإحراق ، واستطاع أن يقضى على أسطول الهدى الذي بلغ مائة سفينة (١) .

ولم تكن حرب القائم في مصر تعتمد على السيف وحده ، بل كان يستخدم الدعاية لمذهبه ، فيشيد ببيته ، ويغض من شأن العباسيين . ولا مدع في ذلك ، فإنه كان يعلم علم اليقين أنه كان محارب جنود الحاميات العباسية لا المصريين ، بل كان على العكس من ذلك يعتقد أن المصريين برحبون بمقدمه ويؤثرونه على العباسيين ، لأن هذه البلاد كانت منذ أيام الحلفاء الراشدين تدين نجب على وأبنائه ، حتى إنها التفت حول محمد بن أبي بكر نصير على . ومن ثم وجه أبو القاسم الفاطمي القصائد الكشيرة للمصريين يستحثهم فيهاعلى الالتفاف حوله ، ويبين لهم مافتحه من بلاد ليملأ قلومهم رجاء وأملا . وهكذا بدأت الحرب الكلامية بين العباسيين والفاطميين ؛ فإن مؤنسا الحادم ما كاد برسل إحدى هذه القصائد إلى الحليفة المقتدر العباسي حتى أمر شاعره و الصولي (٢) المشهور بأن ينظم قصيدة أخرى يرد بها على أبي القاسم ، ويندحض قوله ، فقام الصولي بما أمر به ، و نظم قصيدة على وزنها وروبها (٣) ، وملاها بالسباب والطعن في نسب الفاطميين ودينهم . ويخيل إلينا أن هذه القصيدة وملاها أبو القاسم كانت نوعا من الدعاية للفاطميين ومذهبهم . يتضح ذلك من هذه الآيات الى نتقايا عن عريب (٤) :

أيأهل شرق الله زالت حلومكم أم اختدعت من قلة الفهم والأدب صلاتكم مع مَن ؟ وحجكم بمن ؟ وغزوكم فيمن ؟ أجيبوا بلا كذب

<sup>(</sup>١) ابر الأثير: الكامل ج ٨ ص ٣٩٠

 <sup>(</sup>۲) أبو بحكر الصولى من أحفاد إبراهيم الصولى الشاعر المشهور، المترفى سدنة ٢٤٣ ه.
 النظر وفيات الأعيان ج ١ ص ١١ــــ١١

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم: الفاطميون في مصر ص ٨٠٠.

<sup>(</sup>٤) صلة تاريخ الطبرى ج ١٢ ص ٢٤.

صلات كم والحج والغزو ويلم ألا إن حد السيف أشنى لذى الوصب طبرت وفى الصبر النجاح وربما إلى أن أراد الله إعزاز دينه وناديت أهل الغرب دعرة وائق فحاءوا سراعا نحو أصيد(۱) ماجد وسرت بخيل الله تلقاء أرضكم وأردفتها خيلك عناقا يقودها شعارهم جلدى ودعوتهم أبى فكان بحمد الله ما قد عرفتم وذلك دأبى ما بقيت ودأبك

بشراب خمر عاكدفين على الريب وأحرى بنيل الحق يوما إذا طلب تعجل ذو رأى فأخطا ولم يصب فتمت بأمر الله قومة محتسب برب كريم من تولاه لم يخب يبادونه بالطوع من جمالة العرب وقد لاح وجه الموت من خلل الحجب رجال كأمثال الليوث لها جنب (٢) وقولهم قولى على النأى والقرب وفزت بسهم الفئلج (٣) والنصر والغلب فدونكم حربا تضرم كاللهب

وقد رد شاعر العباسيين عليه في تلك الابيات :

عجبت، وما يخلو الزمان من العجب وجاء بملحون من الشعر ساقط تباعد عن قصد الصواب طريقه ولو كان ذا لب ورأى موفق فن أنت يا مهدى السنخافة والحنا (٤) فلو كنت من أولاد أحمد لم يغب ولو كنت منهم ما انتهكت محارما ولم تقتل الاطفال في كل بلدة وكم مصحف حرقت منهما

لذى خطل فى القول أهدى لنا الكذب فأخطأ فيما قال فيه ولم يصب فا عرفت تأويل إعرابه العهرب لأ قصر عن ذكر القصائد والخطب أبن لى ، فقد حقت على وجهك الريب عن الناس ما تسمو إليه من النسب يذبون عنها بالأسهب فتركب من أماتهم شر مرتكب مثار مسفتى الريح من حيث ما تهب

<sup>(</sup>١) الأصيد: المأثل العنق من الكبر ، وهو من صفات الملوك الامراء .

<sup>(</sup>٢) الجنب : ما يجنب أى يشد بجا نب خيل الحرب ، ليركبه العارس إذا عقر فرسه أو ثعب .

<sup>(</sup>٣) الفلج: النصر والظفر.

<sup>(</sup>٤) الخناء الفحش .

كفرت عا فيـــه وبدلت آيه وقضيب (١)حبل الدين كفرا فما انقضب وقد رويت أسيافنـا من دماتـكم فلم ينجكم منا سوى الجد فى الهرب تضىء بأيدينا وتظــــلم فيـكم فـكانت لنا نارا وكنتم لها حطب فقل لى: أى الناس أنتم وما الذى وعاكم إلى ذكر الجعاجعة النجب أولنك قوم خييم الملك فيهم فشدت أواخيه (٢) ومدت له الطنب (٢) أيأهل غرب الله أظلم أمركم عليكم فأنتم في نكوب (٤) و في حَرَب (٥)

ولو كانت الدنيا مطية راكب لكان لكم منها عاحزتم الذنب(٦)

ولا يهمنا أكانت قصيدة أبي القاسم الفاطمي قد قيلت قبل الجلة الأولى أم الثانية أم بعدهما ، أم أمها أرسلت إلى بغداد أم إلى مصر ؛ وإنما بهمنا أن نقول إن الفاطميين عولوا على مد نفوذهم فى الشرق . مدلنا على ذلك أن أبا القاسم حين قرأ قبل الصولى:

فلو كانت الدنيا مطية راكب لكان لكم منها بما حزتم الذنب

قال: , والله لا أزال حتى أملك صدر الطائر وذنبه ورأسه إن قدرت ، أو أهلك دونه(٧)ي .

ولم تقف هذه الحرب الكلامية عند هذا الحد ؛ بل إن القائم أرسل إلى الحجاز يطلب من أهلها الدخول في طاعته : « و يعدهم محسن السيرة فيهم ، فأجابوه : إن لهذا

<sup>(</sup>١) قضّب الشي : تعلمه .

<sup>(</sup>٧) جمع أخية وآخية : وهي هود بدفن طرفاه في الأرض ، ربيرز كالحلقة تشد فيها الدابة ،.. والمعنى عريقو الأصل .

<sup>(</sup>٢) العانب . حبل طويل يشد به سرادق البيت ، جمه أطناب .

<sup>(</sup>٤) نكب نكوبا : عدل عن الشيء .

 <sup>(</sup>ه) حرب رأى نقس وسور حال .

<sup>(</sup>٦) عریب : صلة تاریخ العابری ج ۱۲ ص ٤٢ــــــــ ۲

<sup>(</sup>V) المقريزي بالماظ الحنفا ص ع.

ألبيت ربا يدفع عنه ، ولن نؤثر على سلطاننا غيره (١) ، . وقد أثار هذا العمل الخليفة المقتدر ، فأرسل هذا الجيش إلى مصر على الفور (٢) .

وعلى الرغم من انهزام أبى القاسم الفاطهى فى حملته الثانية على مصر ألقت هذه الحملة الرعب فى قلوب الموظفين فى هـنه البلاد . و لا عجب فقد استولى على جزء كبير منها ، وقبض على خراجه . ونهب الموظفون العباسيون باقى خراج مصر . يتبين ذلك من تلك العبارة التى قالها أحد موظنى خراج مصر: إنه « قد كان ورد من مال الضمان للسنة الأولى جملة ، ثم سار العلوى من إفريقية ، حتى تغلب على أكثر المال النواحي بمصر . . . فانصرف أكثر المال إلى أعطيات الجند ، ونفقات العساكر ، وانتكسر باقيه لأجل استخراج العلوى ما استخرج من أو اللواحي المجاورة لمصر (٣)».

وكان من عوامل إخفاق هذه الحملة أن الخطة التي وضعها المهدى لغزو مصر لم تنفذ بدقة ، فقد كان لزاما أن يلتق جيش القرامطة بقيادة أبي طاهر الجنابي ( ٢٣٣ ه ) بحيش الفاطميين بقيادة أبي القاسم الفاطمي . ولكن مهارة مؤنس الخادم حالت دون نجاح هذه الخطة . وفي ذلك يقول ابن خلاون (٤): «وصل أبو القاسم القائم إلى مصر ، واستدعى أبا طاهر القرمطي وانتظره ، فأعجله مؤنس الخادم عن انتظاره ، وسار من قبل المقتدر ، فهزمه ، ورجع إلى المهدية » . ومهذا برى أنه لو تم المهدى اتصال بعض الجيشين ببعض لتم فتح مصر سنة ٧٠ ه ه ، واستطاع المهدى أن يظفر بفخر التزاع مصر من العباسيين ، و ممتلك صدر الطائر ورأسه ، كا أراد . ولكن الخلافة العباسية كانت لا تزال على شيء من القوة ، على الرغم من ازدياد نفوذ قو اد الأثر الك الذين نبغ منهم جماعة يعتد بهم كمؤنس الخادم ، ومهما يكن من شيء فقد استغرقت حملة المهدى الثانية على مصر سنة بن و ثمانية أشهر ، على ما ذهب إليه ابن الأثير (٥) .

<sup>(</sup>۱) صلة تاریخ الطبری ج۱۲ ص ٤٣٠

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) حسن إبرهيم ۽ الفاطميون في مصر سن ٨٤

<sup>(</sup>٤) الدير ج ٤ ص ٨٩٠٠

<sup>.</sup> من ٨٨ من ٨٨ .

#### (ح) الحملة الثالثة:

جد من الأحداث في بلاد المشرق مادعا عبيدالله إلى توجيه نشاطه إلىمصر من جديد ؛ فقد مات الخليفة المقتدر ، واضطربت بقتله أحوال العباسيين ، وانقسم قواد الآتراك في بغداد على أنفسهم بسبب ذلك . واتخذ المهدى من ذلك فرصة سانحة لمد نفوذه شرقاً ، فاتفق مع تابعه النشيط ألى طاهر لإثارة الاضطراب في بلاد المشرق ـ كمفارس أو سواها ـ في الوقت الذي تغير فيه جيوشه المغربية على مصر . لذلك نراه يرسل هذه الجيوش في سنة ٧٢١ ه بقيادة حبشي بنأحمد المغربي . وتكاد تجمع المراجع على أن الحملة الثالثة كانت في عود القائم ( عسم م) لا المهدى ( ٢٢٧ ه ) : فيرى ابن الآثير (١) أنّ الحليقة القائم أرسل بعد وفاة المهدى جيشا «مع خادمه زيدان، وبالغ في النفقة عليهم، وتجميزهم إلى مصر؛ فدخلوا الإسكندرية. وأخرج إليهم محمد الإخشيد عسكراكشيفا فقاتام ، وهزموا المغاربة ، وقتلوا فيهم وأسروا ، وعاد المغاربة مغلواين » . ويتفق ان خلدون (٢) وألمقربزى (٣) في ذلك منع ان الأثير. غير أن الـكمندى ، وهو أندم هؤلاء المؤرخين ، يؤكد لنا أن الذي أرسل الحملة الثالثة إلى مصر هو عبيد الله لا الفائم، وأن هذه الحملة استغرقت ثلاث سنين ( ٣٢١ ـــ ٣٢٤ هـ ) ، وأن المغاربة استولوا على جزء كبير من مصر وبخاصة في الدلتا ، وأن مناوشات كشيرة حدثت بين الفريقين ــ أى بن الحاميات المصرية وجيوش المغاربة بقيادة حبشي س أحمد . وفي صفر سنة ٢٢٣ هـ عقدت الهدنة بس حيشى ـــ وكان معسكرا فى الجيزة ـــ وبين جند مصر (٤) . إلا أن هذه الهدنة لم تستمر طويلا ، بل كثيرا ما يذكر هذا المؤرخ شيئا غير قليل عن نشوب معارك بهن المغاربة وجند مصر في مدن كثيرة كالجيزة وبلاق وبلبيس وسواها (٥) .

<sup>(</sup>١) الكامل جدم ص ٩٨

<sup>(</sup>٠) العبر جه ع ص ٢٩٠

<sup>(</sup>١) اتماط الحنفا س ١٤٠

<sup>(</sup>ع) الكندى ؛ القضاة والولاة ص ٢٨٤ ·

<sup>(</sup>ه) المسدر من ١٨٤ --- ١٨٥٠ .

ولم يكتف الكندى بذلك . بل إنه يذهب إلى القول بأن ذلك كان فى عهد ولاية محمد بن طغج الإخشيد (١) (٣٣٣ — ٣٣٣ ه) ، الذى هزمهم فى جمادى الأولى من السنة نفسها ، فاضطروا إلى العودة إلى بلاد المغرب. من هذا كله نستطيع أن نرفق بين ما ذكره الكندى وما ذكره غيره من المؤرخين فنقول : إن الذى أرسل الحملة الثالثة إلى مصر هو عبيد الله ، وذلك فى أخريات حياته ، وأنه لم يمت سنة ٢٣٣ هم إلا بعد أن أدرك نجاحه فى مصر واستقر جنوده فى كثير من بقاعها . غير أن جيوش الفاطميين لم يستطيعوا أن يحتلوا هذه البلاد احتلالا كاملا ، بل كانت الحرب سجالا بين جنود مصر وجنود الفاطميين فى سنتى ٢٢٣، ٣٢٩ ه . ونحن فعلم أن عبيد الله مات فى ربيع الأول سنة ٢٢٣ ه ، وأن القائم لم يصرح بموته إلا بعد سنة ، أى بعد أن استقرت أموره فى المغرب ، وقضى على الفتن فى بلاده . ومن ثم أرسل جيوشه إلى مصر فى أواخر سنة ٣٣٣ ه ، فبلمتها فى أوائل بلاده . ومن ثم أرسل جيوشه إلى مصر فى أواخر سنة ٣٣٣ ه ، فبلمتها فى أوائل الأولى التى وجهها عبيد الله المهدي إلى مصر ، فتوهم بعض أن القائم لا عبيد الله هو الذى اضطلع بإرسالها .

ويما يلفت النظر في هذه الحملة ماذهب إليه الكندي من أن الجيوش الفاطمية دخلت الإسكندرية في سنة ٢٣٤ ه . وأن كثيرين من زعماء المصريين انضموا إليها (٢) ، بما يبين مدى تأثير الدعاية الفاطمية في تلك البلاد . وإلا كيف نفسر انضهام هؤلاء المصريين إلى الجيش الفاطمي الشيعي ؟ فهل كان هؤلاء الزعماء المصريون سنيين مخلصين لسنيهم ، ولكنهم انضموا إلى الفاطميين رهبة لا رغبة ؟ لوأنهم كانوا كذلك لما انضموا إلى الفاطميين، ولأجابوهم بمثل ما أجابهم به أهل مكه من أنهم لا يفضلون حاكما شيعيا على الدولة السنية . يبدو أنهم كانوا كذلك ، ولكن مهارة الوالى الجديد \_ محمد بن طنج الإخشيد \_ حالت دون تحقيق أمنيهم في سيادة المذهب الإسماعيلي في مصر .

<sup>(</sup>١) من سلالة ملوك فرغانة، والاخشيد لقهم . أما طغج فمناها عبد لرحمن . وكان من كبسار رجال العلولونيين وولائهم في الشام ، وقد رأيناه يقاوم قرامطة الشال مقاومة تذكر .

<sup>(</sup>٢) الكندى : القضاة والولاة ص ٢٨٦ .

وقد ساعد على إخفاق تلك الحملة الثالثة أمور منها :

أولا: ظهور محمد بن طفح الإخشيد، واستبداده بشئون مصر فى ذلك الحين. حقا لقد أحدث مقتل المقتدر فى سنة . ٣٨٥ اضطر ابا عاما فى بلاد المشرق. وكانت خلافة القاهر ( ٣٢٠ — ٣٣٠ ه ) مضطربة ، فلم تمض عليه سنة واحدة ، حتى هب الجند فى وجهه وخلعوه . والحق أنه بتولية الراضى ( ٣٢٠ — ٣٢٠ ه ) بدأ عصر إمرة الأمراء ، حين كان الحلفاء مع أمراء أمرائهم كالمحجور عليهم . ونعتقد أنه لولا تولية محمد بن طفح الإخشيد ولاية مصر لآخر مرة ( ٣٢٣ — ٣٣٠ ه )، لتوطدت أقدام الفاطميين فى مصر فى ذلك الحين . وعلى الرغم من أن الحليفة المهدى عجز عن أخذ مصر أو إقرار نفوذه فيها ، استطاع الحليفة القائم أب يستميل الإخشيد إليه فى أخريات حياته ، وأن يستغل الحالة السيئة التى وصلت إليها الحلافة العباسية فى عهد أمراء الأمراء ، حتى خطب له على منابر مصر (١) . إلا أنه بجب ألا نفمط عبيد الله حقه ، فقد وضع لحلفائه سياسة الهجوم على مصر ، وسن لهم سنة نفمط عبيد الله حقه ، فقد وضع لحلفائه سياسة الهجوم على مصر ، وسن لهم سنة

<sup>(</sup>١) عمل القائم على جذَّ الاخشيد إليه ، فأرسل إليه كتابارققا يستبيله إليه ، وهذا مما يدل على أن العائم عدل عن سياحة الحرب مع و ال نوى كهداء وإن حالة للاد المفرب كانت مضطربة ، يسبب ثورة أفي يزيد علد بن كبداد الحادجي . ومما جاء في رسالة القائم إلى الاخشيد؛ ,, قد خاطبتك ــــــ أــــرك الله ا في كنان المفتدل على هذه الرفعة بما لم بجو لي في عقد الدين ، وما حرى به الرسم من سياسة أنصاف يستجلبون ۽ وضمنت رنھتي ما لم يطلع عليه أحد من كتابي وذوى المكانة عندي . وأرجر أن ثردك صحة عزيمتك ، و -سن رأيك إلى ما أدعوك إليه ؛ فقدد شهد الله على مبلي إليك وإيثارى لك ، ورغـتى في مشاطرتك ماحونه عيى . وأحترى عايه ملكي . وليس يتوجه لك العدر في التخلف عن إجابتي ، لا نك قد استفرغت بجها دل في مناصحة قوم لاير ن إحسانك ولا يشكرون إخلاصك .. مخلفون وعاك ، ويخفرون ذمتك . لم يُنتقد منهم أحد حسن المكافأة ولا جميل المجازاة ، وليس ينبغي لك أن تعدل عن منهج من تصحك ، وإ يُر من آثرك إلى من يجهل موضعك ويضع حسن سعيك . وأنا أعسلم أن طول العادة في طاعتهم قد كره إليث المدول عهم ؛ فان لم تجد من نفسك معونة على اتباع الحوولزوم الصدق ، فانني أرضى منك بالمودة والأمر والطاعة ، حتى تقيمني مقاء رئيس من أهلك ، قحكن إليسه في أعرك ، وتعول عليه يمثل ذلك . وإذا تدبرت هذا الأس ، علمت أن الذي يحملني إلى النطاطي لك وقبول الميسير ملك ، إما هو الرغبة فيك ، وأنت حقيق بحسن مجازاتى على ما بذلته ؛ والله يريك حسن الاختبار في جميع أمرك ، وهو حسبناً ، ونهم الوكيل ،، . ان سعيد : كتاب المغرب ص ٢٥-٢٦ . وعلى الرغم من أبالاخشيد لم يعمل ؟! في هذه الرسالة اللينة ، فإن ظروفا سياسية تد أرغمته على إلعاء الخطية للعيا سيهن ، وتحويلها إل الفاطمين مدة من الزمن . أنظر بـ حسن إيراهيم ; ,, الفاطميون في مصر ،، ص مه ٩٢٠٠٠

التطلع إلى المشرق، وعدم الاكتفاء ببلاد المغرب. حتى لا بنالهم ما نال بنى عمهم الأدارسة. هذا إلى أنه قد بين لهم الفائدة الى يجنونها إذا ما اعتمدوا على الدعاية المنظمة للمذهب الإسماعيلي والدولة الفاطمية.

ثانيا: إخفاق حملة أبى طاهر الجنابي البحرية على جنوب غربي فارس ، فقد كان ىرى من ورائها إلى خلق المتاعب للعباسيين ، حتى تستطيع الجيوش الفاطمية أخذمصر فيسهولة ويسر ، خصوصا إذا اضطرالعباسيون إلى سحب بعض حامياتهم من. الولايات الأخرى كمصر والشام . حقيقة أن العبـاسيين لم يستطيعوا إمداد مصر بالرجال في أثناء الحملة النالثة ، ولا سما في أوائل أيامها بمصر ؛ ولكنهم عولوا بعد ذلك على رجلهم الفـذ محمد بن طغَّج الإخشيد ، الذي استطاع أن يستغل قوة جيوشه المدرية ضد الفاطميين. ومهما يكن من شيء فإن هجوم أبي طاهر على جنوب فارس ، وهجوم الفاطميين على مصر فى وقت واحد تقريبًا ( ٣٢١ ه )، ليبين مدى سياسة المذهب الإسماعيلي في عهد المهدى . كما يبين استغلال عبيد الله سيوف أنصاره القرامطة في إزالة الدولة العباسية ، وإقامة الدولة الإسماعيلية على أنفاضها ، ثم في تقوية الرابطة المذهبية بين رياسة الدعوة في المغرب وبين أنصارها . ولو استمرت هذه السياسة الحكيمة قائمة بين الفاطميين والقرامطة حتى فتحت مصر على يد جوهرسنة ٣٥٨ ه، لتكاتف الفرعان الإسماعيليان في إزالة الدولة العباسية-المتداعية وقتئذ. وهكمذا سن عبيد الله المهدى لخلفائه هـذه السنة الطيبة لاستغلال. موارد الفرق الإسماعيلية الأخرى كالقرامطة والحواشب. ولكن خلماءه لم محتفظوا بتلك السياسة الحكيمة ، فإن أبا طاهر الجنابي لم يكد عوت سنة ٣٣٧ م ، ويتدخل القائم الفاطمي والمنصور والمعز من بعده في شئون القرامطة ، حتى فترت العلاقات بين الفاطميين والقرامطة .

فتح الفاطميون مصرسنة ٢٥٨ ه، في الوقت الذي بلغ فيه الفتور بين الفريقين مبلغا كاد يقضى على تلك العلاقة المذهبية التي كانت سائدة بين هؤلاء وأولئك ومن ثم اتخذ البويهيون والعباسيون من هذا الفتور فرصة سانحة لإثارة القرامطة على سادتهم الفاطميين ، وافضم الحسن الاعصم إلى العباسيين ، ونادى بسقوط الفاطميين ، وحاربهم في الشام ومصر ، وكاد يقتلهم من تلك البلاد . ولو فرضنا

أن هذا النشاط الهـــائل الذى وجهه الأعصم للقضاء على الفاطميين قد توجه إلى القضاء على العباسيين ، وأن القرامطة فى عهد الأعصم كانوا على وفاق مع العاطميين وانضووا تحت لواء جوهر الصقلى ، لكان ذلك كفيلا بأن يقوض دعائم الدولة العاسية (١) .

ثالثا: كثرة الثورات والاضطرابات فى بلاد المغرب، سواء أكان ذلك فى أخريات عهد عبيد الله أو بعد تولية القائم الخلافة . يدلنا على ذلك أن القائم لم يصرح بموت المهدى إلا بعد أن أخمد الثورات التى كانت منتشرة فى بلاده : من ذلك ثورة ابن طالوت القرشى الذى ادعى أنه ابن المهدى ، وحاصر طرابلس . كما حاصر الأدارسة بعض بلاده ، وشجعوا الثوارعليه ؛ فلم يستطع إنجاد هذه الحركات إلا بشق النفس (٢) . ومن ثم لم تستطع نجدته التى أرسلها إلى مصر أن تقوم بعمل حاسم فى ضم هذه البلاد إلى حوزة الفاطميين .

من هذا كله نرى أن عبيد الله كان \_ منذ ولى الخلافة إلى أن مات \_ ببذل قصارى جهده للقضاء على العباسيين، وأنه اتخذ من فتح مصر وضعها إلى إمبراطوريته وسيلة المحقيق هذه السياسة؛ كما استطاع أن يكون جهة متحدة من الفاطميين والقرامطة تقف فى وجه العباسيين. كما أن إسماعيلية المين لم يستطيعوا أن يشتركوا معه فى هذه الخطة الجريئة، لما انتاجم من الضعف بسبب ثورة ابن فضل على ابن حوشب أولا، وانتزاع عبيد الله الرياسة من أبناء منصور المين ثانيا. كذلك قام عبيد الله المهدى محملات ثلاث لفتح مصر، إلا أنها أخفقت جميمها. وعلى الرغم من هذا الإخفاق فى الناحية الحربية، كان لهذه الحلات أثر كبير فى نشر التشيع فى هذه البلاد طوال حكم الدولة الإخشيدية (٣٢٣ \_ ٣٥٨ ه)، ذلك الأثر كبيرأيضا فى خلفاء عبيدالله، الذين لم يتوانوا لحظة واحدة عن العمل على تحقيق ما بدأه المهدى من محاولات لفتح مصر. ولو لا ثورة أبى يزيد مخلد بن كيداد الخارجي، التي المهدى من محاولات لعتج مصر. ولو لا ثورة أبى يزيد مخلد بن كيداد الحارجي، التي المهدى من محاولات لعتج مصر. ولولا ثورة أبى يزيد مخلوا من المهدى من محاولات لعتج مصر. ولولا ثورة أبى يزيد مخلوات خرا أنهم خلوا من الجاحت بلاد المغرب، واستنفدت كل جهود الفاطميين، حتى جعلت خزا أنهم خلوا من الحتاحت بلاد المغرب، واستنفدت كل جهود الفاطميين، حتى جعلت خزا أنهم خلوا من

<sup>(</sup>١) المدكتور طه شرف : تاريخ الاسماعيَّاية السياسي ج ، ووقة ٢٣٦ ــ ٢٣٩ -

<sup>(</sup>۲) اینالاً ثیر ج ۸ ص ۹۸ ، اینخلدون : المیر ج ۶ ص ۶۰ ، المقریزی : اتعاظ الحنفا ص ۵۶

الصفراء والبيضاء، لأتيح للفاطمين فتح مصر على أهون سبيل. ولكن القائم والمنصور من بعده الصرفا إلى إخماد هذه الثورة، وإصلاح ما أفسده أبو يزيد. لذلك لم يحكد المعز يتخلص من متاعب المغرب حتى ولى وجهه شطر المشرق: فقتح مصر، ومد نفوذه فى بلاد الشام والحجاز. وكان المعز بذلك يترسم سياسة عبيد الله المهدى التى كانت تهدف إلى مد نفوذ الفاطمين الزمني والديني إلى المشرق والمغرب، والقضاء على الدولة العباسية.

#### ٢ ـ امتداد نفوذ عبيد الله في خراسان وفارس

لم يكن هذا كل ما أظهره عبيد الله المهدى من نشاط فى سدييل القضاء على العباسين، فإنه لم يكتف بالإغارة على مصرمن ناحية المغرب، كما لم يكتف بالضام أشياعه القرامطة إليه لتحقيق سياسته العدائية مع هؤلاء العباسيين، بل جعل دعاته فى بلاد المشرق يضاعفون جهدهم فى نشر الدعوة له، حتى لقد قيل إن عبيد الله هو الذى قتل المقتدر (۱)، وتخلص بذلك من منافس ذى خطر طالما وقف عقبة كأداء فى وجه سياسته فى المشرق . وإنا لنلمس ذلك النساط الذى بدأه دعاته العلماء فى الرى وطرستان وخراسان وما وراء النهر . يدلنا على ذلك مارأيناه من هـنه الجهود وطرستان وخراسان وما وراء النهر . يدلنا على ذلك مارأيناه من هـنه الجهود الكبيرة التى بذلها كل من الداعى أبى حاتم الرازى ( ٢٣٣ ه ) ، والداعى النسنى ( ٢٣٣ ه ) ، والداعى أبى يعقوب السجزى ( ٢٣٣ ه ) . فقد كان لجهود هؤلاء أثر ملموس فى نشر ثقافة المذهب الإسماعيلي وفلسفته الجديدة التى ترمى إلى تقديس شخص عبيد الله المهدى \_ إمام الإسماعيلية وخليفتهم \_ وفى ترويج المبادى الإسماعيلية تحت ستار الرد على الفلاسفة حينا وعلى الملاحدة حينا ، ومناصرة بعضهم بعضا أحانا .

دلت سياسة هؤلاء الدعاة على عبقرية نادرة المثال ، فقد استغلوا بعد هذه البلاد عن حاضرة العباسيين ، كا استغلوا جهل أهلها بوسائل المقاش والمناظرة والتضاع

<sup>(</sup>١) يقرل أب حماد ( أخبار بني عبيد وسيرتهم ص ١٧ ) في مقتل المقتدر : ,, وأطهر عبيد الله ' عند ما بلغه الخبر أن دعاته نتلته بأسره ، وجلس لذلك بجلسا هني، فيه . ولا يبعد أن يكون ذلك صحيحا ، لأن الذي فنله كان مربريا ولم يكن من أهل المشرق ،، .

في العلوم والمعارف، وجذبوهم إليهم ؛ واستطاعوا بفضل ذلك كله أن بجذ.وا إلى سادتهم العاطميين عددا كبيرا من الأمراء والقواد السنيين ، حتى اتصل هؤلاء الأمراء بعبيد الله المهدى ، وقدموا له فروض الطاعة ، والتمسوا منه أن يأذن لهم بالانضواء تحت لوائه. وهكذا كانت بلاد المشرق أشبه ببركان أوشك على الانفجار في وجه العباسيين . وقد نجح دعاة عبيد الله نجاحا محسدرن عليه في هذه السبيل. وإذن هل كان عبيد الله المهدى ودعاته برمون من وراء جذب الأمراء والقواد إليهم أن يعلنوها ثورة جامحة على العباسيين ، ثم يتصل هؤلا. بالفاطميين و يصبحوا من رعاياهم؟ يبدو أن هؤلاء الأمراء والقوادكانوا يعملون على الوصول إلى تحقيق هذه الأغراض، بدليل ما صرح به بعض من أنه كان عنده خسون ألف رجل طوع بنان المهدى ، وما صرح به ابن أبيالساج من أنه حليف أبي طاهر الجنابي ، إلى غير ذلك . أما اعتذار المهدى عن قبول ماعرضه عليه هؤلام الأساء وقوله لهم : والزموا مراكزكم ، لـكل أجل كـتاب، ، فإنه ، على الرغم من أن ذلك يبدو بعيد التصديق، يدل في الوقت نفسه على أن الدعوة الإسماعيلية لم تتمكن بعد من قلوب المسلمين كافة ؛ فإن العدد الذي ذكره نصر بن أحمد الساماني لم يكن كافيا لإحداث الانقلاب الذي ينشده عبيدالله ، كما أنجنود يوسف من أبي الساج لم تكن على مذهب عبيد الله . و من ثم زى أن الوقت لم يكن قد حان لإعلان عبيـ د الله وأنصاره الثورة عنى العباسيين في المشرق.

ويصح أن نفرض أن عبيد الله الذى استغل نفدوذ دعاته فى خراسان وبلاد ماوراء النهر وطبرستان والرقى وغيرها استغلالاتاما ، لم يشأ أن يعلن اثورة فى لك البلاد إلا بعد أن يتأكد من نجاحه ، ورأى أن يرجى ، ذلك حتى يتم له فتح مصر ؛ وبذلك يكون الاتصال بينه وبين أنصاره فى هذه البلاد النائية أمرا ميسورا . لذلك نرى أن عبيدالله قصد من قوله : والزموا مراكزكم لكل أجل كتاب ، إلى أنه إنما أراد أن يمهام حتى يفتح مصر ، وحيننذ يستطيع أن يعمل على إذكاء نار الثورة على العباسيين ، بإغارة أتباعه علمهم من الشرق ، على حين يلتق هو معهم من المغرب فينتزع بغداد ، وتقوم الدولة الفاطمية على أنقاض الدولة العباسية فى المشرق . وعلى الرغم من أن شيئا من ذلك لم يتحقق ، فإن هدا يدل على مهارة عبيد الله الحربية والسياسية .

#### ٣ ـ امتداد نفوذ عبيد الله المهدى في يلاد المغرب

كان احتلال الفاطميين إفريقية (تونس)، وقلبهم دولة الأغالبة، خطوة لامتداد نفوذهم شرقا وغربا . أما في الشرق، فقد أخفقت دولتهم في الاستلاء على مصر في عهد عبيدالله ؛ وأما في المغرب، فكان الفاطميون يعملون على أن حكون جميع هذه البلاد في قبضتهم ، بحيث لا يحول بينهم و بين المحيط الاطلسي حائل . لذلك اصطدم عبيد الله المهدى بدولة الادارسة ، وساهم إلى حد كبير في إزالتها ، كما اصطدم مع الأمويين في الاندلس . ولم يكن بد من أن يخضع عبيد الله القبائل المكبيرة في المغرب ، كزناته وسواها . وعلى الرغم من أن عبيد الله لم يستطع أن يخضع لسلمانه جميع بلاد المغرب ، مهد السبيل للمعز لدين الله الذي استطاع أن يوحد كل بلاد المغرب تحت لوائه ، وأن يتم ما بدأه عبيدالله المهدى قبله بنحو نصف قرن .

### تنظيم عبير اللّه بلاد المغرب:

مرت المحاولات التي بذلها الفاطميون لإخضاع بلاد المغرب في أدوار محتلفة ، وكانت المحاولة الأولى على يد أبي عبد الله الشيعى ، واستمر عبيد الله المهدى يعمل على ضم بلاد المغربين ـ الأوسط والاقصى ـ وجزيرة صقلية ، حتى كادت جميعها تقع في قيضة يده .

وفى المرحلة الأولى ( ٢٩٦ - ٢٩٧ ه ) أزال أبو عبد الله دولة الأغالبة عن إفريقية ، ولذلك تراه حين بخرج منها إلى المغرب الأقصى ، يستخلف علمها أخاه أبا العباس ، كما نرى جميع البلاد الواقعة بين سجلهاسة بالمغرب الأقصى و تونس تخضع له ، أو تظهر خضوعها على الأقل . وبعبارة أخرى ، اهتز المغرب لخروجه ، وخاهته زاته ، وزالت القبائل عن طريقه ، وأتته رسامهم ، ودخلوا في طاعته » (۱) . ولو أن اليسع بن مدرار صاحب سجلهاسة أحسن لقاء أبي عبد الله الشيمي ، لما كان هناك ما يحول دون بقاء السلطة في يد بني مدرار كما كانت من قبل . ولكن اليسع ركب

<sup>(</sup>۱) المتریزی: انعاظ الحنفا ص ۳۸

رأسه ، وحارب أبا عبد الله فقتله فى سنة ٢٩٦ ه. وبقتل اليسع آلت بلاده إلى الفاطميين ، فعينوا عليها واليامن قبلهم (١). والواقع أن عبيد الله لم يجلس على عرش الدولة الفاطمية فى رقادة حتى كان قد « زال ملك بنى الأغلب من إفريقية ، وملك بنى مدرار من سجلماسة ، وملك بنى رستم من تاهرت ( بالمغرب الأوسط ) . وملك المهدى جميع ذلك ، (٢) .

وتبدأ المرحلة الثانية (٢٩٧ ـ ٣٠١ هـ) باعتلاء عبيد الله المهدى العرش ، وتنتهى بمحاولته فتح مصر للمرة الأولى. وقد عمل المهدى، منذ جلس على العرش في ربيع الثاني سنة ٢٩٧ هـ، على أن يكون السيد المطاق على الدولة الناشئة وعلى الدعوة ذاتها ؛ فتلقب ، على ما يقوله السنيون ، بلقب « المبدى ٣٣) ، وأرسل العال إلى الولايات المختلفة ، واختارهم من زعماء كتامة بالطبع ، وبمن يثق بهم من المغاربة . وبما يافت النظرحةا مانراه من نشاط ولاة المهدى في ذلك الحبن ؛ فقد ولي على صقلية سنة ٧٩٧ﻫ والياكان يثق به ، واستطاع هـذا الوالى أن ينظم شئون هذه الجزيرة ، وأن مهدد جنوبي إيطاليا ، فماجم كلابريا (قلورية) كما يسممها العرب في سنة ٢٩٩ هـ. فكان من أشهر ولاته والى طرابلس ووالى برنة ، أو بَّالاحــرى ولاة المغرب الآدني ، ثم والى تاهرت في المغرب الأوسط . وقدد اختارهم المهدى من خيرة تلامذة مدرسة أبي عبد الله الشيعي، الذين ساعدوه على إقامة الدولة الفاطمية. ولكي يتمم المهدى إخضاع المغربين الأوسط والأقصى . اعتمد على أبي عبدالله الشيعي ، لأن هذه البلاد لم تقرللمدى بالزعامة المطلقة ، أو على الأقل لم يدن أهلما له بالطاعة . لذلك نرى أبا عبد الله يخرج في سنة ٢٩٧ ه . مع جماعــة من قواد كتامة ودعاتهم إلى أرض المغرب، لما ظهر فيه من الالتياث وفساد الطرق، وقيام القبائل على عمالهم ؛ فافتتح المدن وقتل وسبى ، ووردت له كتب كثيرة بالفتوح فقر ثت بإفريقية ۽ (٤) .

<sup>(</sup>۱) ألمقريزى: اتعاظ الحنفا ص ٣٩

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : الكامل ج ٨ س ٢٨

<sup>(</sup>٣) ابن عدارى : البيان المغرب بر م ١٥٦

<sup>(</sup>٤) ابن عذارى : ج ١ ص ١٦٠

وهذا يدل على أن مهمة عبيد الله فى بلاد المغرب كانت لا تزال شاقة، وأن الأمر لم يقف عند حد إزالة الدولة الأغلبية، وأنه ليس من السهل على دولة شيعية متطرفة، كالدولة الفاطمية الإسماعياية، أن تخضع بلادا واسعة الأرجاء تسود فيها المذاهب السفية، كما أنه ليس من السهل أن تخضع قبائل زناته للكتاميين، إلى غير ذلك من الصعاب التي اعترضت المهدى، ولكنه استطاع أن يتغلب عليها. ومن تم نرى أبا عبد الله الشيعى يقوم فى سنة ٨٩٨ ه على رأس جيش يحارب زناتة جنوبى بلاد كتامة، وفيقتل الرجال، ويأخذ الأموال، ويسبى الذرية، ويحرق بعض المدن بالنار، (١). ولم يقف الخطر المحدق بعيد الله المهدى عند هذا الحد، فنرى أهل طرابلس فى سنة ٨٩٨ ه يعزلون الوالى الفاطمي ويولون غيره، ويسير بعض الزناتيين لاحتلالها. ولولا مهارة عبيد الله المهدى لوقفت طرابلس عقبة بعض الزناتيين لاحتلالها. ولولا مهارة عبيد الله المهدى لوقفت طرابلس عقبة للخلصين لأبى عبد الله سيره إلى مصر؛ فقد استردها وعين عليها أحد زعماء كتامة مرب الخلصين لأبى عبد الله (٢).

<sup>(</sup>١) ابن عذارى : البيان المغرب ج ١ ص ١٦١

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ج ١ ص ١٦٣

عروبة ، وبفضل دهائه هو . وهكذا تعرضت دولة عبيد الله المهدى فى بلاد المغرب لأخطــــار جسام ، وعلى الأخص بسبب انتقاض الأهلين على ولانهم . وبرغم . هذا كله اعتقد عبيد الله ، أنه بقتله أبا عبد الله الشيعى وأنصاره ، وتوليته ولاة يطمئن إليهم ، وإخضاعه الثورات التىقامت فى وجهه على أثر مقتل أبى عبد الله ، يستطيع أن يمد نفوذه شرقا إلى مصر ، ولذلك نراه يرسل إليها حماته الأولى .

وتبدأ المرحلة الثالثة من مراحل تنظيم بلاد المغرب (٣٠٧ــ٣٠٠ هـ) بحملة عبيدالله المهدى الأولى علىمصر ، وتنتهى محملته الثانية عامًا . على أنسياسة عبيدالله قد جرت عليه كثيرًا من المتاعب، كما أدى مقتل أبي عبد الله الشيعي إلى وقوع الاضطراب في نظام حكم الولايات الفاطمية في المغرب وصقلية ، كما جر عليه مقتل حباسه بن يوسف شيئا غير قليل من المتاعب. فقد عز على عروبة أن يكون جزاء أخيه حباسة ، الذي قتل أبا عبــد الله الشيعي و نـكل بأنصاره ، وأحرز كـميرا من الانتصارات في مصر ، الحبس والتشريد ؛ كما خاف على نفسه وفر من تاهرت. ـــ مركز ولايته ـــ في المغرب الأوسط . ولكن عبيدالله المهدى هم بقتله وتتبع أنصاره وأنصار أخيه . ويظهر أن قتل حباسة وأخيه عروية قد أثار الاضطرابات في المغرب، فامتنعت برقة على عبيدالله الهدى، ولم تسلم إلا بعد سنة و نصف سنة (١). يقول ابن خلدون(٣): «وانتقض لذلك أخوه عروبة بالمغرب ، واجتمع إليه خلق كمثير من كتامة والبرس، وسرح إليهم المهدى مولاه وغالباً، في العساكر، فهزمهم. وقتل عروية وبني عمه في أمم لاتحصى. شمانتقض أهل صقلية ، وتقبضوا على عاملهم... وولوا علمهم غيره ؛ فدعا للمقتدر العباسي ، وخلع طاعة المهدى. . لذلك لم يكن مد من أن يخضع عبيدالله ثورة جزيرة صقلية ، وأن يولى علمها رجلا برضاه هو ويوافق عليه أهل هذه الجزيرة . وقد نجح المهدى في ذلك نجاحاً يذكر .

ويهمنا فى هذه المرحلة أن نقول، إن عبيد الله المهدى اتخذ من تاهرت بالمغرب الأوسط، مركزا رئيسا يوجه منه قوته نحو المغرب الأقصى، وإنه أخذ يحتك فى. هذا الدور بالأدارسة وبالأمويين جميعاً. ذلك أن المهدى حين قتل عروبة بن

<sup>(</sup>۱) القريزى: اتعاظ الحنفا س ١١

<sup>(</sup>٢) العبر نبر ع من ٣٨

يوسف واليه على القسم الغربي من دولته ولى مكانه على تاهرت قائده المشهور ومصالة بن حبوس ، الذي بدأ صراعه العنيف مع قبائل صنهاجة ، فاستولى على حاضرتهم ، ناكور » أو ، نكور » في سنة ه . س ه (١) . وكان استيلا الفاطميين على هذه المدينة بدء صراع عنيف مع الأدارسة ثم مع الصنهاجيين. وليس هذا وحده ، بل لقد بدأ نوع جديد من الصراع السياسي والحزبي بين الأمويين والفاطميين ، إذ اتخذ الأمويون بزعامة عبد الرحن الناصر ( . . س - . ٥ س ه ) من هرب حكام هذه البلاد إلى الأندلس فرصة لجذبهم إليهم ، ومد يد المساعدة لهم على العاطميين وهذا يدل على أن الحرب بين الصنهاجيين والفاطميين إنما كانت في الواقع حربا بينهم و بين عبيد الله من ناحية ، و بين الخليفة الفاطم والخليفة الناصر الأموى من ناحية أخرى . و لا غرو فإن عبد الرحمن الناصر بدأ يلقب نفسه بألقاب الخلفاء ، ناحية أخرى . و لا غرو فإن عبد الرحمن الناصر بدأ يلقب نفسه بألقاب الخلفاء ، وبرى أنه لا يقل شأما عن الفاطميين ، و إن من يدرس الملاقة بين الفاطميين وبين أضمر الفاطميون العداء للأمويين ، وخاصة في عهد عبد الرحمن الناصر ، وخلفاءه في ألقامهم وفي نظم حكهم ، ولأنه كان يعمل على الوقوف في وجه وخلفاءه في ألقامهم وفي نظم حكهم ، ولأنه كان يعمل على الوقوف في وجه

فان تستقیموا آستقم اصلاحـکم وأعلو بسیقی قاهرا لسیرفکم

وإن تعدلوا عنى أفتاحكم عدلا وأدخلها عفوا وأملؤها عدلا

#### فأجابه شاعرهم ب

ولا عرف الرحمن من قولك العضلا يميل مع الجهال فى السنسة المثل وقد جمسل الرحمن همقك السفلى كذبت وبيت الله لا تعرف المدلا وما أنت إلا كافر ومنافق وهمتنا العليا لدن محسد

<sup>(</sup>۱) كان الصنهاجيون من القرة بحيث كانوا يهددون ملك الأغالبة . وقد خافهم عبيد الله المهدى ، فأخذ يتودد إليهم حينا ، ويترعدهم أحياتا ، ولسكنهم لم يعبئوا به . فكان ما قام به مصالة بن حبوس انتقاما لسيده عبيد الله المهدى . يقول ابن عذارى (البيان المغرب في أخبار المغرب جو ١ ص ١٨١) : و لما تغلب عبيد الله الشبعى كتب إلى أهل المغرب يدعوهم إلى الدخول في طاعته ، والتدين بامامته ، وكتب يمثل ذلك إلى سعيد بن صالح (أمير صنهاجة وصاحب نكور) ، وفي أسفله أبيات كثيرة منها :

الفاطميين في بلاد المغرب، ولا سيا أن الفاطميين كانوا منذ قيام دولهم في المغرب يرون أن كل شمال إفريقية مجال حيوى لمد مفوذهم وتحقيق سياستهم. كانوا يرون في الوقت نفسه أن أى تدخل من جانب الأمويين يتعارض مع مصلحتهم. كانوا يرون في الوقت نفسه أن أى تدخل من جانب الأمويين يتعارض مع مصلحتهم في يوم الخيس لثلاث خلون من المحرم (٢). وانتهب مصالة «ناكور»، وسبي النساء والمدرية، ثم انصرف إلى تاهرت، وكتب بالفتح إلى عبيدالله ... ثم إن بني صالح خرجوا فارين بأ نفسهم إلى الأندلس معتصمين بما تناهي إليهم من فضل أمير المؤمنين الناصر، وحسن مذهبه في كل نازع إليه ومعتصم به، فنزلوا بمرسي ما لقة، وعهد بإنزالهم والتوسع عليهم. وبعث إليهم بضروب الكسوة وكل ما احتاجوا إليه من المرافق، وخيروا في القدوم إلى قرار السلطان والمقام في ذلك المكان، فاختاروا المافق، وخيروا في القدوم إلى قرار السلطان والمقام في ذلك المكان، فاختاروا المقام على بره وحبائه. وكان مصالة قد استخلف على ناكور رجلا يقال له ذلول، وانصرف إلى تاهرت، فافترق عن ذلول من كان معه، و بقى في فل من المشارقة، فقصده صالح بن سعيد . . . من مرسى مالقة ، فقتله وقتل أصحابه ، ولزم ناكور، وهادكي أمير المؤمنه (٣) بالخيل والجال (٤).

وهذا يدلنا على مدى مساعدة الناصر الأموى للصنهاجيين. فقد كان يهمه أن يكون له خلفاء من للغاربة ، يستطيع أن يجعسل من بلادهم حاجزا يقيه شر الفاطميين ، الذين كان يخشاهم ، ويعتقد أنهم يستطيعون أن يحققوا ما أخفق فيه العباسيون من الاستيلاء على بلاده ، وطرده من أسبانيا ، لبعد الشقة ووعورة الطريق بين العراق والأندلس ، مع قرب المسافة وسهولة الطريق بين المغرب الطريق بين المغرب والأندلس . لذلك أمر الناصر بإمداد صالح بالاخبية والآلات والبنود والطبول (٥).

أضف إلى ذلك أن الحليفة الناصر الاموى استغل عنصر الكراهية بين التشيع

<sup>(</sup>١) مدينة ساحلية في مراكش ، لها مرسى فيه جزيرة .

<sup>.</sup> A Y. 0 Iim (Y)

<sup>(</sup>٣) يقصد عبد الرحن الثالث الناصر الأموى

<sup>(</sup>٤) ابن عذارى : البيان المغرب - ١ ص ١٧٧ ــ ١٧٨

<sup>(</sup>٥) المصدر تقسه ج ١ ص ١٨٣

Shiism والسنية Sunnism المتأصل في قلوب الصنهاجيين ؛ فقد رأينا هؤلاء ينظرون إلى عبيد الله وإلى دولته ومذهبه نظرهم إلى الروم والمجوس . هذا إلى أن خوفهم على مذكهم من عبيد الله المهدى ، والتجانهم إلى الناصر السنى إنما كان يرى إلى الاحتفاظ بدينهم ودولتهم . ومن هنا نرى كيف بدأ عبيدالله المهدى يعمل بعد ذلك بجد ونشاط على الاستيلاء على المغربين الاوسط والأقصى ، ليحول بذلك بين الامويين في الاندلس ، وبين تحقيق أمانهم في بلاد المغرب . وهكذا انتهى دور الاستقرار والتمكين ، وبدأ دور العمل في الشرق والغرب معا . أما في الشرق فقد رأينا عبيدالله يرسل إلى مصر حملتين منيتا بالخيبة ، وأما في المغرب فنرى أن عبيدالله المهدى يكاد يقضى على نفوذ الادارسة الذين سيمثلون معه نفس الدور الذي قام به الصنهاجيون من الاتصال بالامويين ومناوأنه والوقوف في وجهه .

و تبدأ المرحلة الرابعة من هذا التنظيم بالحملة الثانية على مصر، وتنتهى بوفاة عبيد الله المهدى ( ٣٠٧ ــ ٣٢٢ هـ). ويتمثل فى هذه المرحلة صراع الفاطميين مع الأدارسة، ومع حلفاء الخليفة الناصر الأموى من المفاربة. ويظهر أن عبيد الله المهدى حين أدرك إخفاقه فى مصر، عول على بذل جهوده كاملة فى المغرب؛ ومن شم يدأ صراعه مع الأدارسة، ذلك الصراع الذى انتهى بعزلهم فى إقليم الريف، وقضى على ملكهم فى المغرب الأقصى، ومن شم بدأ دور الهجوم الجدى.

خرج مصالة بن حبوس قائدالمهدى المشهور من تاهرت سنة ٢٠٨ ه، واسترد مدينة ، ناكور ، من الصنها جبين ، ويمم شطر الأدارسة فى فاس ، وعلمها يحي بن إدريس بن عمر بن إدريس الذى يقول فيه ابن خلدون (١) : «كان أعلى بنى إدريس ملكا ، وأعظمهم سلطانا ، وكان فقيها عارفا بالحديث . ولم يبلغ أحد من الأدارسة مبلغه فى السلطان والدولة ، والحن أن يحيى هذا استطاع أن يوحد بين أدارسة فاس بالمغرب الأقصى ، وأدارسة الريف إلى حين . ومع ذلك فقد انتصرت جيوش المهدى الفاطمى عليه . ومما يلفت النظر حقا أن الأدارسة كانوا يحاربون بمساعدة المغاربة ، وأولياء الدولة من وأورية ، وسائر البرابرة والموالى (٢) ، كاكانت جيوش المغاربة ، وأولياء الدولة من وأورية ، وسائر البرابرة والموالى (٢) ، كاكانت جيوش

<sup>(</sup>١) العبر ج ع ص ١٦ : كان الادارسة بحكمون رقنئذ ناحيتين : الأولى فى إقليم فاس ، والثانية فى إقليم ال

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر والصفحة .

الفاطميين تتألف من المكناسيين. وعلى رأسهم موسى بن أني العافيسة، ومن الكتاميين (١) الذين قامت الدولة الفاطمية بفضل مساعدتهم. فما أسباب هزيمة الأدارسة إذن ؟ يرجع ذلك إلى تكانف الكتاميين برياسة مصالة بن حبوس القائد الفاطمي، والمكناسيين برياسة موسى بن أني العافية صاحب مكناسة (٢)، وكان الفاطمي، والمكناسيين برياسة موسى بن أني العافية صاحب مكناسة (٢)، وكان يحقد على الأدارسة، ويتمنى زوال ملكهم. أضف إلى ذلك أن عبيد الله. بعد أن أخفق في الاستيلاء على مصر عول على أن يوجه كل قواته نحو المغرب، فاتسع أخفق في الاستيلاء على مصر عول على أن يوجه كل قواته نحو المغرب، فاتسع سياسة وفرق تسد، واستطاع بذلك أن يفرق بين موسى بن أبي العافية أمير مكناسة وبين يحي بن إدريس؛ إذ لو اتحد هؤلاء وكونوا جبة مناوئة له لما استطاع أن ينال منهم غرضا.

وكانت نهاية تلك الجولة الأولى (٣٠٨هـ) أن وضع أدارسة فاس تحت الحماية الفاطمية ، فاعترفوا بزعامة المهدى الفاطمي ، ودفعوا له الجزية ، وولى الفاطميون فى فى الوقت نفسه موسى بن أبى العافية على هذه البلاد ، فكان بمثابة المندوب السامى في عصورنا الحديثة . وقد لخص ابن خلدون (٣) نجاح الفاطميين على الادارسة بقوله : «صالحه على مال يؤديه إليه ، وطاعة معروفة لعبيد الله ، وأبق عليه مصالحه فى سكنى فاس ، وعقد له على عملها خاصة ، وعقد لابن عمه موسى بن أبى العافية أمير مكناسة يومئذ . . . على سائر أعمال البرس » .

وفى الحق أن نهاية أدارسة فاس أو المغرب \_ على ما يسمونهم \_ كانت قد تقررت منذ سنة ٣٠٨ ه ، فقد أدرك يحيى بن إدريس أنه لا يستطيع البقاء كالآسير في بلاده ، كما كان يحتقر موسى بن أبى العافية لانه من البرس لذلك آثر يحيى الراحة وترك شئون فاس لابنه طلحة ، ولكن موسى ما زال يغرى مصالة بن حبوس به و با بنه طلحة ، فاستصفى هذا القائد أموالها في سنة ه . به ه ، و نفي طلحة إلى بلاد

<sup>(</sup>۱) ابن عداری : البیان المغرب بر ۱۸۷ ص

<sup>(</sup>۲) مدينة شرقى مدينة مراكش، تبعد عنها بأربع عشرة مرحلة كما تبعد عن فاس بمرحلة واحدة.. وتقع فى الطريق من فاس إلى ,, سلا ،، على سلحل البحر ، وفيها مَرسى للراكب ، ومنها تجلب الحنطة. إلى شرق الأندلس

<sup>(</sup>٢) المدر ج ۽ ص ١٦

الريف حيث أقام مع بنى أعمامه الأدارسة الذين يكونون الفرع الآخر فى إقايم الريف. وأما يحيى فقد عول على قصد المهدية ؛ إلا أن ابن أبى العافية قبض عليه وسجنه مدة (١) ثم أطلقه ليذهب إلى المهدية ، ويقضى بها حياته فى شقاء . وبهذا تم إخضاع إقليم فاس للفاطميين ، بعد زوال سلطان يحيى بن إدريس وأهل بيته عنه ، وتعيين وال فاطمى على إقليم فاس ، على حين بقيت الزعامة والرياسة لصاحب مكناسة حليف الفاطميين على جميع هذه البلاد ، ومعنى هذا انضام جزء كبير من بلاد المغرب الأقصى إلى الفاطميين (٢) .

على أن هذا النصركان يقتضى إخضاع إقليم سجلماسة إلى الدولة الفاطمية . حقيقة كان أبو عبد الله الشيعى قد ضم سجلماسة إلى الدولة الفاطمية فى سنة ٢٩٦ ه . فولى عليها والميا من قبله قبل عودته مع المهدى إلى رقادة سسنة ٢٩٦ ه . غير أن هذا الوالى الفاطمى لم يتمتع بالحكم أكثر من خمسين يوما ، فقتله أهل سجلماسة ، وخرجت هذه البلاد عن طاعة الفاطميين (٣) . ولكن كيف يستطيع وال فى بلاد ناتية كهذه أن يحتفظ بولايته ؟ ثم كيف يستطيع أن يحكم جماعة يضمرون له ولخليفته ومذهبه الكراهة والبغضاء ، ويودون التخلص منه ؟ هذا إلى أن البلاد التي تفصل بين مقر الفاطميين و بينها بلاد معادية أو منافسة للفاطميين ؛ فهناك قبائل زناتة وصنها جة والادارسة وسواهم . وهكذا كان فتح فاس من العوامل التي ساعدت على فتح سجلماسة . وقد تم ذلك في سنة ٢٠٥ ه ، وأصبح والى هذه البلاد من قبل الفاطميين .

ويبدو أرب , مصالة بن حبوس ، ، قائد الفاطميين وأمير تاهرت بالمغرب الأوسط ، كان موضع خوف المغاربة و إعجابهم ؛ إذ لم يكد يعود إلى إفريقية ( بلاد تونس ) سنة ، ٣١ ه حتى هب أحد أمراء الأدارسة ، وطرد أمير فاس الفاطمى ، وحارب موسى بن أبى العافية وانتصر عليه ، واستولى على فاس سنتين .

<sup>(</sup>۱) قدرها المؤرخون بعشرين سينة ، فصد بعدها المهدية حيث استقر بها أثناء حصار ابن كيداد لها ، ومات مقيراً بائسا

<sup>(</sup>۲) ابن عنداری : البيان الفرب ج ١ ص ٢٢٠

<sup>(</sup>٣) المصدر تفعه ج ١ س ٢١٤

غير أن موسى بن أبى العافية ما زال به حتى طرده من فاس فى سنة ٣٩٣ هـ ويظهر أن ابن أبى العافية قد داخله الغرور بعد استرداده فاس ؛ ولذلك أخذ يشكل بأ نصار الفاطميين ، ويعمل على استئصال البقية الباقية من الأدارسة . وقد فر جميع هؤلاء إلى إقليم الريف ، و وذهب مملك الأدارسة ، واستولى ابن أبى العافية على جميع المغرب ، وأجلى بنى محمد بن القاسم بن إدريسي وأخاه الحسن إلى الريف ، (١) ؛ وكان ذلك في سنة ه ٣١ ه . وهكذا تكاتف الفاطميون وصاحب مكناسة على إزالة دولة الأدارسة . ويعتبر هذا نجاحا للفاطميين أكثر منه للكناسيين ، لأن هؤلاء أزالوا دولة علوية ،كانت تعتبر نفسها كالدولة الفاطمية أحق بزعامة المسلمين . وكان الأدارسة يتنازعون الزعامة مع الفاطميين ؛ لذلك كان لزوال دولة الأدارسة وكان الأدارسة يتنازعون الزعامة مع الفاطميين ، لذلك كان لزوال دولة الأدارسة أثر كبير في نجاح الفاطميين من الناحيتين السياسية والدينية .

والواقع أن موسى بن أبى العافية صاحب مكناسة أضحى خطرا على ملك الفاطميين فى بلاد المغرب الأقصى ، حيث ، استولى على ملك فاس و بلادالغرب ... وانتظم الأمر لموسى بن أبى العافيية فى المغربين الأقصى والأوسط ، (٢) . وقد شجعه على ذلك موت مصالة بن حبوس القائد الفاطمى فى سنة ١٣٣ ه ، فأصبح ابن أبى العافية خطرا بهدد كيان الفاطميين أنفسهم . من ذلك نستطيع أن نقول ، إن الفاطميين نجحوا إلى حد كبير فى إقرار سلطانهم على بلاد المغرب نقول ، إن الفاطميين بححوا إلى حد كبير فى إقرار سلطانهم على بلاد المغرب الأوسط فى عهد ولاية مصالة بن حبوس (٧٠ ٣-٣١٣ ه) ؛ فاستطاع هذا الوالى أن يضم إلى الدولة الفاطمية بلاد صنهاجة فى المغربين الأوسط والاقصى ، كما استطاع أن يقضى قضاء يكاد يكون تاما على أدارسة فاس ، وأن يزيل دولة آل مدرار من سجلماسة قضاء يكاد يكون تاما على أدارسة فاس ، وأن يزيل دولة آل مدرار من سجلماسة نهائيا . ففتح معظم بلادالمغربين الأقصى والأوسط ؛ غيرأن الدولة الفاطمية لم تستطع

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون: العبر ج ٤ ص ١٧ . ويصمى هذا الزعم الادريسى الحمد بن عمد بن القاسم ابن إدريس ، ويلقب بالحجام . حارب مُوسى بن أبى العافية ، , وواقعه وتعة لم تر يلاد المغرب مثلها ، بعد دخول إدريس الكبير ،، ، على ما يقوله أبن عدارى ( ج ١ ص ٢٢٠ – ٢٢١ ) . ولكن أهل فاس غدروا به حيا فى الفاطميين ، وتعاونوا مع موسى عليه ، وألقى الحجام بنفسه من فوق سور المدينة فات سنة ٢١٠ ه .

<sup>(</sup>٢) السلاوى ؛ الاستقصا الأخبار دول المغرب الأقصى ج ١ ص ٨١

أن تتمتع بهذا المللك الواسع طويلا، لاستبداد ابن أبى العافية أمير مكناسة بالأمر في تلك البلاد دونهم .

ومن ثم عمل الخليفة المهدى على إنقاذ ماكه فى هذه البلاد وغيرها ؛ فأرسل إليها ولى عهده أبا القاسم فى سنة ه٣١٥ هـ، واستطاع أن يعيد للفاطميين كثيرا من نفوذهم . وكان المهدى يعتبر عمل القائم هنالك جهادا فى سبيل الله ، كما يتبين ذلك من قوله . , اللهم إنك تعلم أنى ما أردت بإخراجه إلى المغرب إلا رضاك ونصرة دينك وإذلال أعدائك ، (١) .

ولى المهدى على المغرب الأوسط و تاهرت واليا آخر هو و حميد بن يضال ، بعمل هذا الوالى الجديد على أن يشعر موسى بن أنى العافية بقوة الفاطميين و نفوذهم فى هذه البلاد ، فأرسل من قبله واليا إلى فاس . وكان و مدين بن موسى بن أنى العافية ، قد استبد ما وأرخمه على الفراد . وهذا يدل على أن العلاقة بين ابن أبى العافية وبين حميد بن يصال لم تكن من الصفاء على ما كانت عليه فى عهد ولاية مصال بن حبوس على المغرب الأوسط (٣٠٧ — ٣١٢ ه) . ومن ثم شجع موسى الثوار على والى الفاطميين الجيديد فقتلوه و حملوا رأسه إليه ، فأرسله إلى عبد الرحمن الناصر الخليفة الأموى: لأن موسى وكان يميل إلى صاحب قرطبة من أمراء بنى أمية ، (٢) .

بهذا نرى أن موسى بن أبى العافية قد أصبح خطرا على الفاطميين، وأن ذلك كان راجعا إلى رغبته فى الاستبداد ببلاد المغرب وحدها، بل إلى ارتباطه بالأمويين أعدائهم التقليديين. وقد ظل موسى خطرا على الفاطميين حتى فى عهد الخليفة الفاطمى الرابع، وهو المعز لدين الله. ومهما يكن من شيء فقد أوضح ابن خلدون موقف هذا الثائر من الفاطميين فقال: وثم انتقض موسى بن أبى العافية عامل فاس والمغرب، وخلع طاعة الشيعة، وانحرف إلى الأموية من ورا، البحر، وبث دعوتهم فى أقطار المغرب، (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن عداری : البیان المغرب ج ۱ ص ۱۹۷

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ج ١ ص ٢٢٢

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون: العدر جع ص ٣٩ - ٤٠

ولم يكن ابن أبي العافية وحده هو الذي سلك مع الفاطميين هذه السبيل: فان أدارسة الريف قد حذوا حذوه ، فولوا وجوههم شطر عبد الرحمن الناصر الأموى بالأندلس ، مستعينين به على منافسيهم ، ولا سيا مع بني عمهم الفاطميين . وبفضل هؤلاء وأولئك استمر نفوذ الأمويين في بلاد المغرب قويا ، كما استمر الصراع كذلك بين هؤلاء وبين الفاطميين ، حتى ولى المعز لدين الله الفاطمي الحلافة ، فأخضع بلاد المغرب كلما لنفوذه ، وحارب الأمويين برا وبحرا . وانتصر عليم وعلى حلفائهم الروم والمغاربة .

#### صقلية في عهد عبيد الله المهدى

ما كادت ترجح كفة أبى عبد الله الشيعى ، وينتصر على الأغالبة ، حتى هب أهالى صقلية على واليهم السنى ، الحسن بن رباح ، الذى كان يحكم هذه الجزيرة باسم الأغالبة ، وولوا عليهم عليا بن أبى الفوارس (٢٩٩ هـ) . ولم يكتفوا بذلك ، بل طلبوا إلى أبى عبد الله أن يقرهم على ما فعلوا ، فأقر هذا الوالى الجديد ، وحتم عليه أن يتم ما بدأه من الفتح والغزو(١) .

غير أن عبيد الله المهدى كان قد وضع لنفسه سياسة الاعتباد على الـكمتاميين أنصار المذهب الإسماعيلي ، ولذلك قبض على ابن أبي الفوارس، وولى مكانه الحسن ابن أحمد بن أبي خنزير الـكمتامي . وقد تعصب السنيون على الحسن ، وعملوا على اطرده من صقلية لجوره أولا ، ولامتهانهم إياه ثانيا .

أما جوره فنراه في استبداده بالسنيين ، وانتهاج عماله نهجه في الاستبداد بهم ؛ وأما امتهانهم إياه ، فإن كثيرا من زعماء العرب في صقلية كانوا بأنفون أن يتزعمهم كتامي بربرى ، لأنهم كانوا يرون أنهم أرفع منه قدرا . حددًا من ناحية ، ومن ناحية أخرى اتضح لهم أن الحسن يقرب إليه البربر ويهمل شأن العرب ؛ فولى أحد الكتاميين على قضاء الجزيرة ، وأطلق يد أخيه على بن أبي خنزير في أمور البلاد .

ر) أمارى : المكتبة الصقلية ج ١ ص ٢٤ .

وليس هذا كل ما أثار حفيظة السنيين بصقلية على الحمكم الفاطمى ؛ فقد عز عليهم أن يخطب على منابرهم للخليفة المهدى الفاطمى ، وأن تنظم الدعاية فيها للمذهب الإسماعيلي الذي كان دعاته يعملون في جد وحزم على جذب الناس إليه ، وفي الحق أن هذا هو السبب الاساسى الذي أثار أهل صقلية على واليهم الفاطمي .

وقد ولى عبيد الله المهدى عليا بن عمر البلوى جزيرة صقاية ، فوصل إليها في سنة ٩٩٨ ه. ولم يكن البلوى أقل تعسفا من سلفه ، على الرغم مما عرف به من اللين وضعف الإرادة ، فنار الناس عليه . وقد يسأل بعض عن السبب الحقيق الذى حدا بأهل صقلية إلى شق عصا الطاعة على هذا الوالى الفاطمي ، وهل يرجع ذلك إلى لينه وشيخو خته ؟ أو إلى أنه كان يمثل العنصر الشيعي ، مع أن السواد الأعظم من المسلمين بصقلية كانوا يدينون بالعقائد السنية ؟ أم أن ذلك يرجع إلى أنه كان من بين الثائرين جماعة من تلاميذ مدرسة أبى عبد الله الشيعي ، الذين عز عليهم مقتله فتاروا بالمهدى و بواليه البلوى ؟ يبدو أن هذه الأسباب مجتمعة هي التي أدت إلى إشعال نار الثورة في صقلية . فإن مقتل أبي عبد الله الشيعي قد أثار على عبيد الله المهدى موجة من السخط والغضب شملت المغرب وصقلية (١) (سنة . . سه ه) ، بما المهدى عبد الله الشيعي . أضف إلى ذلك أن العناصر العربيسة قد عز عليها أن يرسل أله المهيون ولاة من البوس ، ولذلك اختار الزعماء في صقلية أحمد بن قرهب ، وكان عربيا . في سنة . . سه ه .

ويبدو أن ابن قرهب كان فى سنيه الأولى على شىء كبير من الصفاء مع الفاطميين. وقد أبدى هذا الوالى نشاطا ملموسا فى الناحية الحربية؛ فأغار على قلورية (كالابريا) فى سنة . ٣٠ ه . ويظهر أيضا أن ابن قرهب لم يكن يأمن جانب السنيين فى صقلية ، بل الفاطميين أنفسهم ، وأنه كان فى الوقت نفسه يميل إلى الزعامة ويعمل على الاستقلال عن الفاطميين ، ومقاومة المسلمين فى صقلية إذا اقتضى الأمر . يدل على ذلك أنه عول على فتح ثغر ، طبرمين ، الحصين فى هذه الجزيرة ، ، وكان غرضه إذا ملكها أن يجعل بها ولده وأمواله وعبيده ؛ فإذا رأى من أهل صقلية ما يكره

<sup>(</sup>١) أَنْ خَلِدُونَ ; أَلْمَارِ جَ } س ٢٨

المتنع بها(١) . . ولم يمنعه عن تحقيق أغراضه إلا ثورة الجند عليه .

وقد نسأل عن السبب الذي حدا بثورة الجند على ابن قرهب. يبدو أن نزعته إلى الاستقلال بصقلية قد أدركها أنصار الفاطميين ، فأشعلوا نار الثورة على ابنه ، وكادوا يقتلونه ، لولا أن تصدى لهم العرب من السنيين ، لذلك فإن ابن قرهب حين أدرك أن أمره قد افتضح ، وخشى انتقام الفاطميين ، ثار عليهم ، وأعلن ولاه للعباسيين (سنة عسم ) ، وقطع الخطبة للمهدى في صقلية ، وخطب للخليفة المقتذر العباسي ( ٢٩٥ — ٢٧٠ ه ) .

ولم يكتف ابن قرهب بقطع خطبة الفاطميين ، بل عمل على إثارة مخاوفهم ، الثلا تحدثهم أنفسهم بمحاولة طرده من صقلية ، ولكى يظهر أمام العباسيين بمظهر المخلص المتفانى فى طاعتهم . لذلك أرسل أسطوله القوى لمهاجمة سواحل بلاد المغرب ، وأحل بأسطول الفاطميين الهزيمة عند سواحل إفريقية (تونس) ، وقتل قائده (ابن خنزير). ومن ثم قصد إلى سفاقس (٢) ، فخربها ، ولم يجد المهدى من نفسه القددرة على صده عن طرابلس . غير أن أسطول ابن قرهب خشى بقاء أنى القاسم الفاطمي فى هذه البلاد ، وعاد إلى صقلية ظافرا .

وكان من أثر تلك الإغارة ، أن ضاعف المهدى جهده فى تقوية أسطوله وإعداده لصد هجات ابن قرهب الذى نال إعجاب العباسيين ، فأرسل إليه المقتدر , الحلع السود والألوية . . وقد جعلت نشوة ذلك الانتصار البحرى الذى أحرزه ابن قرهب يقدم على مهاجمة قلورية فى جنوب إيطاليا ، ثم على مهاجمة الفاطميين فى عقر دارهم من جديد (٣) .

وكان إسراف ابن قرهب فى الاعتبداد بنفسه من عوامل هزيمته ؛ فإن هـذه المظاهرة التى قام بها فى وجه الفاطميين قبد أضعفت قوته . أضف إلى ذلك أنه

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٢٥

 <sup>(</sup>۲) میناء فی بلاد توانس: بینها و بین المهدیة ثلائة آیام ، و بینها و بین سوسة یومان ، و بینها و بین السائة آیام ، و هی مشهورة بزیت الزیتون .

<sup>(</sup>٣) ابن الآثير : المكامل جو ۾ ص ٢٥ . كان ذلك في سنة ٣٠٤ هـ لا في سنة ٣٠٠ كا رعم اب خلدون .

بتوجيه نشاطه إلى وقلورية ، قد حد من قوته الحربية ، حتى إنه لما هاجم إفريقية بأسطول قوى ، وجد أساطيل الفاطميين واقفة له بالمرصاد ، ولم يلبث أن قضى على أسطوله و تآمر عليه الملتفون حوله ، وقبضوا عليه وأرسلوه مع بعض خاصته إلى المهدية حيث قتل ، وعادت صقلية من جديد إلى حظيرة الفاطميين .

علمت الحوادث عبيد الله المهدى أن حكم الفاطميين لن يستقر فى جزيرة صقلية ، إلا إذا أرسل إليها مع الوالى جيشا يدفع عنه خطر الثائرين على الحكم الفاطمى . والواقع أن المهدى اتخذ من إرسال هذا الجيش إلى صقلية وسيلة لقمع ولاة الفاطميين إذاحد ثتهم أنفسهم بالخروج عليه ، والقضاء على أهالى صقلية إذا حاولوا شق عصا الطاعة (۱) . وقد صدقت فراسية المهدى ، فإنه ماكاد واليه الجديد (أبو سعيد) يطأ أرض هذه الجزيرة حتى ثار عليه كثير من أهالى مدائنها ، مثل مدينة صقلية وغيرها . ولولا مساعدة جند الفاطميين للوالى ، لما استقر حكم المهدى في هذه البلاد . ولذلك فإنه لما انتصر أبو سعيد على أهل صقلية ، واستنجد هؤلاء بالمهدى ، أمر واليه بالعفو عنهم (۲) . وكان ذلك في سنة ه ه ۳ ه .

وقد أفاد المهدى من وراء هذه السياسة ، واستطاع ولاته على صقلية ، بفضل جيوش الفاطميين وماكان يصلم من أمداد كبيرة ، أن ينشروا الأمن فى ربوع هذه الجزيرة ، وأن يغيروا على قلورية مرات كثيرة . وكانت حملة واليه (سالم بن راشد) فى سنة ٣١٣ ه من أهم الحملات ، حيث انتصرت على الروم فى جنوب إيطاليا وعلى المعارضين فى صقلية ذاتها .

وقد سن المهدى سنة جديدة بتوجيه حملاته من المهدية لقتال الروم فى إيطاليا وصقلية وسواهما ، وكان ولاة صقلية وجيوشهم يساهمون فى هذه الحروب مساهمة فعالة . وقد أرسل المهدى فى أخريات حياته حملة بحرية بقيادة قائده يعقوب بن إسحاق ، الذى استطاع أن يهدد جنوة نفسها ، ولم يمت إلا بعد أن تم له فتح هذه المدينة ، كما انتصر على أسطول الروم فى سردانية (٣).

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : الكامل جهر ص ٢٥ ــ ٢٦

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون : العبر ج ۽ ص ٢٠٧

 <sup>(</sup>٣) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٤٥ ، أبن خلدون : المبر ج ٤ ص ٢٠٨

وقد سار خلفاء المهدى على هذه السياسة التي سنها لهم . إلى أن تقلد و لاية هذه الجزيرة الحسن بن أحمد الكلي في عهد الخليفة الفاطمي المنصور إسهاعيل. فيكون أسرة عريقة حكمت هذه البلاد باسم الفاطميين وقتا طويلا. وكان لهم شأن بذكر في عهد المنصور والمعن ، واستطاعوا أن ينتصروا على الروم والأمويين جميعا. وهكذا مات عبيد الله ، وقد امتد نفوذه من برقه ـــعلى حدود مصر ــحتى سواحل المحيط الأطلسي ، وترك لخلفائه هذه الدولة الشاسعة الأرجاء . وورثهم فيما ورث الرغبة الملحة ، والعمل المتصل في سبيل بسط سيادة الفاطميين على كافـة أرحا. شمال إفريقية شرقا وغربا: فزالت على أيدمهم دول كثيرة. وأخمدوا الثورات المتصلة ، التي كان يشنها العربر خاصة على الحكم الفاطمي (١) ، واصطدموا مع أمونى الأندلس، كما اصطدم خليفتهم الأول. وقد لعبت السياسة الفاطميـة دورًا هاما في عهد عبيد الله ؛ فقد استطاع أن محارب الأمويين بنفس سلاحهم ، فاتصل بان حفصون الذي ثار على عبد الله بن محمد بن عبد الرحن الأوسط ( ٧٧٥ – ٣٠٠ ه ) ثم على عبدالرحمن الثالث ( ٣٠٠ – ٣٥٠ ه )، وسحفه على الثورة على الأمويين ، وكان يتصل به من حين إلى حين . وعقد معه معاهدة صداقة ومودة ، أدت إلى انتشار الدعوة الإسماعيلية والنفوذ الفاطمي في الأندلس . وقد انتقم عبيد الله المهدى لذلك لنفسه ولدولته الشيعية من هذه الدولة الأموية السنية . وَهَكُذَا وَرَثُ عَبِيدَ اللهِ المهرى خلفاءه الحقد على الأمويين . والعمل على استئصال شأفتهم من المغرب . بل من الاندلس فسها إذا استطاعوا .

<sup>(</sup>۱) استطاع الحليمة الفائم ( ٣٧٢ - ٣٢٤ ه ) أن يقضى على كافة بحاولات ابن أبي العافية ، مستميناً فى ذلك برحال الدعوة المخلصين له ، كيسور الحادم وسواه . كما استطاع الحليفة المنصور إسماعيل أن يتحلص من أبي يزيد محلد بن كيداد الحارجي . وليس هذا وحــد، ، بل إنه كثيراً ما حارب خلفاء عبيد الله أدارسة الريب ، حتى انقسموا على أنفسهم : ففريق أصبح يفضل التقرب إلى الفاطهيين ، وفريق آخر يفصل الإمويين . وكان هذا الفريق أكثر نموذا ، فاستطاع عبد الرحم الناصر أن يضم إليه حسبتة وطنجة . ولما قضى المعز على دولة الأدارسة فى إقليم الريف ، وقع وجها لوجه أمام الأدويين ، ومازال الفاطميرن بأبياء عمهم الأدارسة حتى دالت دواتهم فى سنة ٢٧٥ ه ، بعد أن حكموا هذه البلاد زمنا طويلا . ( انظر حسن إبرهم : تاريخ الاسلام السياسي ج ٢ ص ٢٨٥ س ٢٨٠ ) .

وأما ما أضمره الفاطميون للعباسيين من عداء، فبراه واضحا فيما بذله عبيدالله المهدى منجهود لفتح مصر، والوصول إلى بغداد حاضرة العباسبين، كما نراه فى بث جواسيسه ودعاته حتى فى بغداد نفسها , واستطاع هؤلاء الدعاة أن يستميلوا إليه الأمراء والقواد، ويوقعوا الارتباك فى صفوف العباسيين والموالين لهم فى بلاد ما وراء المهر وخراسان وطبرستان وما إليها . كما يتضح لنا عداء الفاطميين للعباسيين من حث عبيد الله القرامطة على أن يكونوا حربا عوانا على العباسيين وأنصارهم ، فيغيروا على العراق من حين إلى حين ، وبدهموا الحاج لحط مركز الخليفة . العباسي دينيا وسياسيا .

وبهذا نرى أن عبيد الله المهدى كان موفقا فى سياسته رئيسا للدولة الإسماعيلية من الناحية السياسية ، فكان أكثر خلفاء عهده نشاطا ، وأشدهم ذأبا على العمل الجدى ، خصوصا وأنه كان يهتم باستقرار أمور دعوته ودولته الناشئة ، على حين أن الخلفاء من غير الفاطميين كان الضعف قد أخذ يدب فى جسم دولهم . كما نجح عبيدالله رئيسا أو إماما للدعوة الإسماعيلية ، فاستطاع أن يوحد بين صفوف أنصار هذه الدعوة ، برغم ما سادها من الاضطراب ، نتيجة لتوليته الإمامة ثم الحلافة . واستمر القرامطة على ولائهم له ، وحذا حذوهم فى ذلك إسماعيليو فارس . وصفوة القول أن بقاء المذهب الإسماعيلي الذى يتمثل اليوم فى طائفتى البهرة والخوجات فى . اليمن والهند خاصة ، يرجع إلى جهود عبيد الله المهدى .

#### مدينتا المهدية والمحمدية

كان من سياسة عبيد الله المهدى الخليفة ، أن يبنى مدينة يتخذها حاضرة لدولته الناشئة ، وحصنا يوجه منه ضرباته إلى كل من تحدثه نفسه من الخوارج بالخروج عليه وعلى مذهبه ، ويتخذها دار هجرة يعتصم بها هو وأنصاره إذا حاق بهم خطر خارجى . لذلك لم يتخذ فج الأخيار بحبل إيكچان دارا لهجرته ، كما اتخذها أبوعبدالله من قبله ، لانها ليست في مكان يتوسط أجزاه دولته شرقا وغربا ؛ كما أنه لم يجد في القيروان أو رقادة مكانا يصلح لتحقيق هذه الأغراض السياسية والحربية والدينية ، لانها كانت تزخر بالسنين وأنصار الإغالبة المعادين للفاطمين الشيعين ، كما عدل .

السفاح والمنصور من قبله عن اتخاذ دمتىق حاضرة للدولة العباسية . لأنها كانت عاصة بالأمويين وأنصارهم، ولأنها كانت بعيدة عن بلادالفرس مصدرة وقالعباسيين . فسكان من المناسب إذن أن يعدل عبيد الله المهدى عن انخاذ هذه الأماكن حاضرة لحلافته ، وأن يستبدل بها حاضرة جديدة تني بهذه الأغراض جميعا .

خرج المهدى إلى تونس برتاد موضعًا يبنى فيه مديشة حصيفة يعتصم بها إذا خرج عليه أحد الحوارج، وفيل: إنه وجد فى بعض الكتب ما يدل على خروج أبى بزيد مخلد بن كيداد على دولته (١)، ووفق المهدى إلى موضع المهدية وهى متصلة بالبحر كبيئة كف متصلة بزند، فتأملها فوجد فيها راهبا فى مغارة، فقال له: بم يعرف هذا الموضع؟ فقال: هذا يسمى جزيرة الحلقاء؛ فأعجبه هذا الاسم، فبناها، وجعلها دار مملكته (٢).

تقع المهدية على بعد ستين ميلا جنوبي القيروان. وقد ذكر البكري(٣) أن البحر يحيط بهـــا من ثلاث جهات، وأنه يدخل إليها من الجانب الغربي. وقد شيدت مبانيها بالصخر، واتخذ المهدي لهذه المدينة بابين من الحديد لا خشب فيهما. زنة كل باب منهما ألف قنطار، وطوله ثلاثون شبرا، ووزن كل مسهار من المسامير التي استعملت في تركيبه ستة أرطال. ونقش على هـــذين البابين صور لبعض الحيوانات، وأقيم بها ثلاثة وستون صهر يجا، عدا ما كان بحرى فيها من القنوات. ولم تلبث هذه المدينة أن أصبحت مرفأ هاماوسوقا نافقة للسلع التي تحملها السفن من الإسكندرية، ومن الشام وصقلية والاندلس وغيرها (٤). ومرسى المهدية ومنقور في حجر صلد يسع ثلاثين مركبا، وعلى طرفي المرسى برجان بينهما سلسلة من حديد؛ في حجر صلد يسع ثلاثين مركبا، وعلى طرفي المرسى برجان بينهما سلسلة من حديد؛ فاذا أريد إدخال سفينة فيه،-أرسل حراس البرجين أحد طرفي السلسلة حتى تدخل

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٢٣

<sup>(</sup>٢) انظر المغل ,، المهدية ،، في معجم البلدان ، حسن لم الهيم حسن : تاريخ الاسلام السياسي - حسن عمر ١٩٥٠ سـ ١٩٥٥

<sup>(</sup>٣) المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمفرب، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) المسدر نفسه .

السفينة ، شممدوها كماكانت بعد ذلك لئلا يطرقها مراكب الروم (١) م. وقد بنى المهدى. عديثة المهدية دارا للصناعة تسع أكثر من مائتى مركب ، وفيها قبوان كبيران مستطيلان ، لئلا تتأثر آلات المراكب وعددها بأشعة الشمس أو ماء المطر (٢) .

ولما فرغ المهدى من بناء حاضرته الجديدة فى سنة ٥٠٠ ه قال: «اليوم أمنت على الفاطميات، ، يعنى بناته ، ثم انتقل إليها فى شهر شوال سنة ٢٠٠٨ ه، وأقام بها ، ثم عمر فيها الدكاكين ورتب أرباب المهن ، وجعل اكل طبقة سوقا خاصة بها ، فتقلوا إليها أمو الهم . وكان لهدنه المدينة أرباض كثيرة آهلة عامرة ، منها ربض زويلة ، وكان أقرب أرباض المدنية إلى قصر المهدى ، وفيه الاسواق والحمامات ، وربض الحمى ؛ وقد أقام فيه أجناد إفريقية من العرب والبربر ، وربض قفصة (٢) .

أمر المهدى ببناه مدينة أخرى بجوار المهدية ، وجعمل بين المدينتين ميمدانا فسيحا ، وأحاطها بسور ، وأبواب وحراس ، وسماها زويلة نسبة إلى إحدى قبائل البربر ، وأسكنها أرباب الدكاكين بحرمهم وأهاليهم وقال : . إبما فعلت ذلك لآمن غائلتهم ، وذلك أن أموالهم عندى وأهاليهم هناك . فإن أرادونى بكيد ، وهم بزويلة ، كانت أموالهم عندى ، فلا يمكنهم ذلك ؛ وإن أرادونى بكيد وهم بالمهدية خافوا على حرمهم هناك . وبنيت بينى وبينهم سورا وأبوابا ، فأنا آمن منهم ليلا ونهارا ، لأنى أفرق بينهم وبين أموالهم ليسلا ، وبين حرمهم نهارا(٤). ويظهر أن المهدى حذا فى ذلك العمل حذو أبى جعفر المنصور حين نقسل أسواق حاضرة خلافته جنوبا إلى الكرخ (٥).

وقد قال شعراء إفريقية في المهدية وانتقال عبيد الله إليها: حططت الرحل في بلد كريم رعتـــه له الملائكة الكرام

<sup>(</sup>۱) اليكرى: المغرب من ٨٤ - ٨٥

<sup>(</sup>۲) المصدر نقسه من ۳۰

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه من ٣٠-٣٠ ا نظر حسن أيرهم حسن: تاريخ الاسلام السياسي + ٣ ص ١٩٥٨

<sup>(</sup>٤) البكرى ص ٢٠، ١١، ٢٩ - ٢٩ ، ٨٤

<sup>(</sup>٥) حسن إبراهيم حسن : تاريخ الاسلام السياسي ج ٣ ص ٩٩٥ ــ ٩٩٥

به الصلوات تقبيل والصيام كا بتهامة البيلد الحرام ثرى قدميك إن عدم المقام لنا بعراص قصركم التشام دعائمه إذا عجمت حطام(١) غلام والزمان به غيلم فكلكم لها أبدا إمام (٢).

لقد عظمُ من بأرض الغرب دار هى المهددية الحرم الموقى كائن مقداكم إراهيم فيه وإن لثم الحجيج الركن أضحى لئن شاب الزمان وشاب ملك لمُ لمُ لمُ لمَ لمك أيها المهدى مملك لك الدنيا ونسلك حيث كنتم

وقد اختلف المؤرخون فى السنة التى وضع فيها المهدى أساس مدينة المهدية ، فيرى ابن عدارى (٣) أن ذلك كان فى سنة . . ٣ هـ ، ويرى ابن خلدون (٤) أنه كان فى نهاية سنة ٢٠٣ هـ ، ويوافقه المقريزى (٥) على ذلك . ويظهر أن ما قاله ابن عدارى . فى نهاية سنة ٢٠٣ هـ ، أى أنه بناها فى عامين أقرب إلى الصواب ، لأنه انتهى من بنائها فى سنة ٥٠٣ هـ ، أى أنه بناها فى عامين أو أقل . وهذه المدة لا تكفى ـ فى الغالب ـ لبناء مدينة عظيمة كتلك المدينة . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، فإر بناء المهدية فى سنة . . ٣ هـ يكاد يتفق مع ما قاله المؤرخون من أن المهدى بناها خوفا من جماعة أبى عبد الله الشيعى وأخيه أى العباس ، فاذا فرضنا صحة هـ ذا الرأى . فما الأسباب التى جعلت عبيد الله المهدى يؤجل هذا البناء من أواخر سنة ٨٩٧ هـ إلى أواخر سنة ٣٠٣ وهذا المهدى يؤجل هذا البناء من أواخر سنة ٨٩٧ هـ إلى أواخر سنة ٣٠٣ وهذا المؤرخين قد اتفقوا مع ابنعذارى على أن أساس المهدية قد وضع فى سنة . . ٣ هـ المؤرخين قد اتفقوا مع ابنعذارى على أن كشيرا من مؤرخي الإسهاعيلية يعدون، وهناك ملاحظة أخرى تتلخص فى أن كشيرا من مؤرخي الإسهاعيلية يعدون.

<sup>(</sup>١) يشير بذلك إلى هزم الدولة العباسية .

<sup>(</sup>٢) ان عذارى : البيان المغرب ج ١ مس ١٨٨

<sup>(</sup>۲) البیان المغرب ج ۱ ص ۱۷۰

<sup>(</sup>٤) ألمبرج٤ ص ٢٨

<sup>(</sup>o) اتماظ الحنفا من ٢٤

<sup>(</sup>٦) أنظر ممجم البلدان ــ لفظ : مهدية .

مدينة المهدية دارا من دور هجرة هذه الطائفة . ولاغرو فان هذه المدينة تضم إمامين: إماما مستودعا ، هو عبيد الله المهدى ، وإماما مستقرا ، هو أبو القاسم (القاشم) . لذلك يقول الداعى إدريس عماد الدين ، إن المهدى انتقل بعد بنائها ، وجعلها دار هجرة الإمام القائم بأمر الله أمير المؤمنين . ويكنى المهدية فخرا أنها استطاعت أن تصد جحافل أبي يزيد مخلد بن كيداد ، وأنها حققت نبوءة المهدى حين قال بعد أن فرغ من بنائها : د الآن أمنت على الفاطميات ، .

والفرق بين المهدية وغيرها من دور هجرة الإسماعيلية ، أن هذه المدينة لم تقتصر على الإسماعيلية وحدهم ، على حين بجد دار الهجرة عند القرامطة والحواشب مثلا لا تضم أحدا من غير الإسماعيلية . كما أن تسميتها والمهدية ، لم يقصد بها الانتساب إلى عبيد الله المهدى وحده ، بل إنها مدينة الأئمة المهديين من الحلفاء الفاطميين ، لأن كلا من هؤلاء الحلفاء إمام مهدى عند الإسماعيلية . وقد رأيناهم يضعون الأحاديث على أن المهدى سيليه اثنا عشر إماما مهديا من الأئمة الحلفاء الفاطميين .

وهكذا ظلت المهدية كعبة الإسماعيلية التي يحجون إليها ، ما كان بها الإمام الإسماعيلي. فلما هجرها هؤلام إلى غيرها ، لم تعد لها تلك المكانة الروحية في نفوس الاتباع ، وحلت محلها المنصورية التي بناها المنصور إسماعيل بن القائم ، حتى هجرها المعز إلى مصر ، فحلت القاهرة في الزعامة الروحية خاصة محل هاتين المدينتين : المهدية والمنصورية .

ولم تكن مدينة المهدية وحدها هى التى أنشئت فى عهد عبيدالله المهدى ، بل لقد بنيت فى عهده مدينة والمحمدية ، وهى مدينة والمسيلة ، التى تقع إلى الجنوب الغربى من رقادة وإلى الشمال من قسنطينة . وقد أنشأها أبوالقاسم لإقامة وخط دفاع ، عن المهدية يقف فى وجه القبائل المعادية خاصة . ويدلنا بناء هذه المدينة على اتجاه الفاطميين فى الاستقرار بالمهدية ، كما يدل على خوفهم من ثورات القبائل المعادية من المغاربة .

كانت السنة التي بدى، فيها ببناء مدينة ، المحمدية ، مليئة بالثورات السكشيرة ، كما كانت حافلة في الوقت نفسه بالانتصارات الرائعة ، التي أحرزها أبو القاسم ولى العهد . ولا بد أنه أدرك خطر الثائرين في الجنوب ، وأنه يستطيع الوقوف

غى وجههم، بتكوين مدينة تستطيع حماية المهدية ، وتصد غارات الأعدا. عليها من غاحية الجنوب. لذلك نرى أبا القاسم يؤسس هـذه المدينة . و مملؤها بالمخلصين له ولمذهبه ودولته ، ويطرد منها من يشك في إخلاصه ، ويشحنها بالأمداد والميرة . ولهذا كانت هذه المدينة عونا للمهدى وللقائم والمنصور من بعده في الدفاع عرب المهدية ، ثم في الوقرف بعد عهد المهدى في وجه أبي نزيد مخلد من كيداد . يقول ابن خلدون (١) عند كلامه على حوادث سنة ٢٥٥ ه إن أبا القاسم , أمر بمكان بلد المسيلة ، وفيها بنوكملان مر . هوارة . وكان يتوقع منهم الفتنة ، فنقلهم إلى فج القيروان ، وقضى الله أن يكون هؤلاء أولياء لصاحب الحمار(٢)عند خروجه . ولما نقلهم أمر ببناء المسيلة في بلدهم ، وسماها ,المحمدية, ، ودفع على بن حمدون الأندلسي من صنائع دولتهم إلى بنائها . وعقد له عليها وعلى الزاب(٢) بعد اختطاطها . فبناها وحصنها ، وشحنها بالأقوات . فكانت مددا للمنصور في حصار صاحب الحمار . . رقد أوضح المقريزى سبب قتل القائم بنى هوارة بقوله : .لذلك أحب أن يكونوا قريبًا منه ، وهم كانوا أصحاب أن يزيد الخارجي (٤)» . ثم بين المقريزي(٥)أهمية هذه 🗽 المدينة للدولة الإسماعيلية حين دهمها خطر الخوارج فيقول : إن المنصور كان يمتار ما يريد من المحمدية ﴿ إِذْ لَيْسَ بِالْمُوضِعِ مَدَيَّنَةُ سُواهَا ﴾ . وهكذا دل بناء المهدية والمحمدية على حسن سياسة الفاطميين وفطنتهم .

<sup>(</sup>١) المبرج ع ص ٣٩

<sup>(</sup>٢) يتصد بصاحب الحار أبا يزيد عند بن كيداد، لأنه كان يركب على حمار .

<sup>(</sup>٣) غير الراب الآكير الذي هزم فيه مروان بن محمد آخر خلفاء بنياً.ية في المشرق منة ١٣٢ هـ .

<sup>(</sup>٤) المقريزي : اتعاظ الحنفا ص ٤٤

<sup>«(</sup>a) المسدر نفسه

# البايئيالالع

#### عبيد الله المهدى وإمامة الاسماعيلية

تغير مركز رياسة الدعوة الإسماعيلية بعد قيام الدولة الفاطمية في بلاد المغرب سنة ٢٩٦ ه؛ فبعد أن كانت رياسة الدعوة في سلمية تعني بتوجيه الدعوة وحدها ،. أصبحت تعمل على الاهتمام بشئون الدعوة وتلبية مطالب الدولة . كان علمها أن تستمر في زعامتها القديمة على رجال الدعوة الإسماعيلية في جميع بقاع العــــالم: الإسلامي ، وأن توجيهم توجيها جديدا يرمى إلى استخدام الدعوة لصالح الدولة ؛ وذلك بالعمل على إحاطة-ا وإحاطة خليفتها مهالة من التقديس، ومساعدة. الدولة في تحقيق آمالها السياسية لتستطيع الوقوف في وجـــه العباسيين . وفي سبيل ذلك نرى زعم الدولة الفاطمية الأول , عبيد الله المهـدى ، ، يشعر أتباعه بسلطته المطلقة علمهم ، ويملي سلطانه على جميع أتباعه ، فيتدخل في تعيين رؤسائهم. وعزلهم . وكان لذلك أثر كبير في سياسة الدعوة في عهد عبيد الله خليفة وإماما . فقد كان معروفا لدى كبار دعاة الإسماعيلية، أنه إذا مات واحد منهم تبعه ابنه دون تدخل من ناحية رياسة الدعوة بسلمية . أما بعد قيام الدولة الفاطمية فلم يعد هــذا التعيين من حق الدعاة ، بل غدا ذلك من حقه هو ، لأن سلطته الدينية والزمنية. تخوله ذلك . وقد أدخل عبيد الله المهدى هـذا النظام الجديد ، فجر على نفسه شم. على خلفائه من بعده شيئا غير قليل من المتاعب ؛ ولم تكن ثورة الحسن الأعصم. القرمطي على المعز والعزيز إلا نتيجة لهذه السياسة التي ابتدعها المهدي . وهكـذا كانت زعامة عبيد الله الدينية تدفعه إلى توجيه الدعوة التوجيه الذي يبتغيه ، فنجح أحيانا وأخفق أحيانا أخرى ، كما يتضـح ذلك من موقف عبيد الله المهدى من. القرامطة بالبحرين ومن الحواشب باليمن . أضف إلى ذلك أن المهدى قد أدرك بثاقب نظـــره خطر الاصطدام برعاياه السنيين وغيرهم بمن لا يدينون. بالمذهب الإسماعيلي ؛ إذ أَن الفاطميين كانوا أَقلية إسماعيلية تحكم أكثرية من غير الإسماعيلية ؛ ومن ثم اضطر المهدى إلى أن يوجه الدعوة توجيها يتفق مع هـذا الوضع الجديد ــ

#### ١- عبيدالله الخليفة والقرامطة

انفل قرامطة الشال . كما انفل السواد الأعظم من قرامطة السواد في دور الستر الذي سبق قيام الدولة الفاطمية ؛ ولكن هؤلا القرامطة بعثوا من جديد على يد أبي سعيد الجنابي في إقليم القطيف — جنوبي البصرة — ثم في إقليم البحرين . وسنتبين من بحث العلاقة بين هذه الدويلة القرمطية المتحمسة وبين الدولة الفاطمية في عهد عبيد الله تطورا كبيرا ؛ فبعد أن كان الجنابية برياسة أبي سعيد يخضعون في دور الستر لرياسة الدعوة ، فتر هذا الحضوع قليلا ، وعز على زعماء الجنابية أن يسلبوا بعض نفوذهم بسبب ظهور الإمام المستور في شخص أبي محمد عبيد الله المهدى ، ولذلك لم يعد أبو سعيد الجنابي يتحمس للخلافة الفاطمية تحمسه للامامة المستورة . وقد عرف عبيد الله فيه ذلك ، فعمل على التخلص منه ، كما عمل في الوقت نفسه على عدم إقرار الوراثة بين القرامطة بالصورة التي يريدها زعماؤهم . ومن نفسه على عدم إقرار الوراثة بين القرامطة فريقان : فريق يعمل على التقرب إلى الفاطميين ، وفريق يعمل على التقرب إلى الفاطميين ، وفريق يعمل على الانحراف عنهم . واستمرت السيادة الفاطميين ؛ فلما والقرامطة في عهد عبيد الله المهدى بسبب تفوق الفريق المهالي الفاطميين ؛ فلما والقرامطة حينا من الدهر .

#### (١) موقف عبيرالله الفاطمي من أبي سعيم الجنابي :

بجح أبو سعيد الجنابي في تكوين دولة أو ما يشبه الدولة في بلاد البحرين. ويبدو أنه كان ينتصر لرياسة الدعوة في سلبية ويقف في وجه حمدان قرمط؛ ولكنه منذ اليوم الذي شعر فيه بالقوة بدأ يعمل مستقلا أو شبه مستقل ، وكان ذلك يتعارض طبعا مع سياسة الفاطميين وزعامتهم . ولا يبعد أن أبا سعيد لم يكن راضيا عن زعامة عبيدالله المهدى ، مؤسس الدولة الفاطمية ، لجماعة الإسماعيلية ، وأنه لم يكن متحمسا لقيام دولته في المغرب . وكانت سياسة قرامطة البحرين في عهدا في سعيد تقوم على الصراحة المطلقة في نشر آراء المذهب الإسماعيلي ، لأن المجتمع القرمطي .

كان مجتمعا إسماعيليا بحتا ، ولم يكن بين القرامطة من يدين بغير المذهب الإسماعيلي ، على عكس الفاطميين الذين كانت سياستهم تقوم على أساس إخفاء أصول المذهب الإسماعيلي عن رعاياهم الذين كانوا يختلفون عنهم فى المذهب ، كما كانت الحال فى بلاد المغرب ثم فى مصر . وإذن لابد أن يكون لهمذا الاختمالاف أثره فى علاقة أبى سعيد بالخلافة الفاطمية .

لذلك نرى أيا سعيد يعمل على موادعة الخلفا. العباسيين، في الوقت الذي كان يجب أن يشن الحروب الشعواء على العباسيين، ليشغلهم عن الإسماعيلية في الأقاليم الأخرى. فقد رأيناه يترك زميله زكرويه بن مهرويه. زعيم قرامطة الشمال، يلتى حتفه على يد العباسيين في سنة ٤٩٢ه؛ ولو قام بمساعدته لتغيرت حال القرامطة. ويبدو أن أبا سعيد كان يسير على هذه السياسة التي كانت تمليها عليه مصلحته الخاصة، ولا سيا بعد قيام الدولة الفاطمية في بلاد المغرب؛ ومن ثم أثارت هذه السياسة النفعية سخط عبيد اللهدى (١).

وقد عملت السياسة العباسية بزعامة الخليفة المقتدر ( ٢٩٥ – ٣٣٠ ) ووزيره على بن عيسى الذى عرف ببراعته السياسية ، على جذب أبي سعيد . ولا غرو فقد استطاعا بفضل تقربهما إلى أبي سعيد الجنابي ، أن يساهما إلى حد كبير في إخفاق حملة الفاطميين الأولى على مصر ( ٢٠٠ – ٣٠٠ ه) ؛ لأن الوزير على بن عيسى أدرك الخطرالذي يهدد الخلافة العباسية إذا تم الاتحاد بين أبي سعيد الجنابي وزعيمه الأولى عبيد الله المهدى الفاطمي ، ودو تنا بلاد الدولة العباسية ، كما أدرك الفتور الذي كان سائدا بين أبي سعيد والفاطميين ، فحاول التقرب إلى أبي سعيد .

وإذا علمنا أن عبيدالله لم يقنع ببلادالمغرب القليلة الخصب، وأنه عزم على انتزاع مصر من العباسيين ليتخدها درة في جبين الدولة الفاطمية ، وأنه التمس مساعدة أبي سعيد الجنابي ، بشن غارة حربية على العراق ، في الوقت الذي غزت فيه جيوشه المغربية البلاد المصرية لأول مرة (٣٠٠٠ م ، وأن أبا سعيد قام بحملة لم تحقق الغرض الذي أرسلت من أجله ، وأرغمت جيوش الفاطميين على التقهقر إلى بلادالمغرب \_ إذا علمنا هذا استطعنا أن ندرك أن هذه المساعدة اليسيرة لم تصادف هوى من نفس عبيد الله المهدى .

 <sup>(</sup>١) الذهبي : تاريخ الاسلام ( مخطوط ) ج ٣ ص ٣ - ٤ ٠

و يرى دى غو مه (١) أن حملات الفاطميين على مصر فى ذلك الوقت كانت تنمق دائما مع حركات قرامطة البحرين . لأنها كانت تصدر كاما عن أوامر الخليفة الفاطمى ، وأنه يمكن القول بأن حملة أبى سعبد فى سنة . . ٣ ه كانت بإذن عبيد الله المهدى ، ولكنها لم تكن من الجد فى شىء ، حتى لقد شك عبيد الله فى إخلاص تابعه أبى سعيد ، وعمل على قتله (٢). ويظهر أن أبا سعيد أرسل هؤلاء الجند القليلي العدد تغريرا بعبيد الله ، وأنه لم يكن فى عميله هذا ما يثير عليه حكومة بغداد التى صاعفت جهدها فى التحالف معه . ومن شم حنق عبيد الله المهدى على أبى سعيد ، بل إننا لا نغلق إذا قلنا ، إن حكومة بغداد لم ترغب فى التحالف مع أبى سعيد الا بعد أن أدركت الفتور الذى ساد بينه وبين الفاطمين (٣).

ويذكر ابن حوقل (٤) الذي عرف بميوله للفاطميين، أن أبا سعيد خلع طاعة رئيسه عبيد الله قبيل وفاته ، ويقول عن أبي سعيد وحدان : . وكان حمدان قرمط إذ ذاك في دعوة السلطان (٥) حذاء أمير المؤمنين المهدى بالله ، فرجما عماكانا يعتقدانه وخالفا ذلك . وجرت خبوط وتخاليط كثيرة في بعض الروايات ، وذبح أبوسعيد في حمام قد اتخذها في قصره معجماعة من وجوه رجاله بالأحساء ، وإذا صبح ذلك دل على أن علاقة أبي سعيد بعبيد الله الخليفة لم تكن على شيء من الصفاء . وقد رأينا كيف أن ابن الفضل داعي الإسماعيلية الثائر باليمن كان يقول لزميله ابن حو شب ، إنه في ثورته هذه إنماكان يحتذى أبا سعيد الجنابي في محاولته الاستقلال عن الدولة الفاطهية .

Mémoire sur les Carmathes du Bahrain, vol. II. p. 69.

<sup>(</sup>۲) يصف المصورى تلك الحملة (زيدة الفكرة فى تاريخ الهجرة ج ٥ ص ٦٩ ) بقوله : ١٠ حام نفر من الفراءطة من أصحاب أبى سميد إلى البصرة ، وكان عليها محمد بن إسحاق بن كنداجيق ... وكاتب الوزير يعرفه بوصول الفرامطة ويستمده . فلما أصبح ولم ير للفرامطة أثرا ندم على ما فعل ، ٠ .

<sup>(</sup>٣) الدكتور طه شرف: تاريح الاسماعيلية السياسي حمر ورقة ٢١٠

<sup>(</sup>٤) المسالك والمالك ص ٢٠٠٠ - ٢١١

<sup>(</sup>٥) يقصد بذلك الخلافة العباسية .

رجاله . وليس هذاك ما يمنعنا من الذهاب إلى أن عبيد الله لما رأى خروج أبي سعيد على سياسته ، أو أنه لما شك في إخلاصه ، انفق مع خادمه هذا على قتله . ويما يزيد هذه المسألة وضوحا أن هذا الحادم كان بعد قتل أبي سعيد يتخير من يريد من رؤساء القرامطة ، فلا يبعد أن يكون هؤلاء الذين تخيرهم هذا الحادم من أنصار عدم المتعاون مع الفاظميين . وبعبارة أخرى ، لا يبعد أن يكون عبيد الله أراد مذاك التشنى والانتقام من معارضيه في حكومة القرامطة بالبحرين (١) . والحلاصة أن فتورا حدث بين القرامطة و بين عبيد الله المهدى ، وأن نتائج ذلك الفتور تركوت في قتل أبي سعيد و نفر من حاشيته في سنة ٢٠١١ ه ، « وذلك في قلعة الاحساء بأمر من عبيد الله ، (٢) ، على ما ذهب إليه شيفر Schefer ؛ كا لا يبعد أن يكون أبر سعيد قد ضمن جماعة كرهوا أن يكون الحليفة عبيد الله مهديهم المنظر . ولا غرو ، فإن الدعاة الجريئين يستطيعون تحقيق آمالهم في ظل إمام مستور لا إمام ظاهر (٣) ، حتى لقد ذهب دى ساسى إلى القول بأن ادعاء عبيد الله الإمامة قد أدى على ظهور الإمام المنتظر في شخص الخليفة الفاطمي الأول (٤) .

## (ب) موقف عبيدالله المهدى من خلفاء أبي سعيد

١ - عبيدالله وسعبر بن أبي سعيد (٣٠١ - ٣٠٠٥).

لم يقض موت أبى سعيد على ذلك الفتور الذي كان بين القرامطة وعبيد الله، وذلك لسببين :

الأول : أن سعيدا الذى خاف أباسعيد لم يأته التعيين من قبلالفاطميين . ولما كان عبيد الله المهدى قد وضع أساس سياسة الزعامة المطلقة على جميع الإسماعيلية ،

<sup>(</sup>١) الدكمتور طه شرف : تاديخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ودڤة ،٢١٠

<sup>(</sup>۲) كتأب سفر نامه جو ۲ س ۲۲۹

<sup>(</sup>٣) الدكتور طه شرف تاريخ الاسماعيلية السياسي جم ورقة ٢١٠

De Sacy: Recherches sur l'Initiation à la Secte (1).
Ismàeleene (J.A. 1824), p. 303.

غانه لم يستطع ابتلاع تلك الغصة ، بل ظل يعمل على زحزحة سعيد عن عرش القرامطة ، واتخذ من ذلك وسيلة لإقرار فكرة تعيين زعماء القرامطة عن طريق الفاطميين . فإن المعروف أن أبا سعيدكان قد ولى ابنه سعيدا عهده من بعده . ولو أن عبيدالله المهدى أقر بيعة سعيد لساعد ذلك القرامطة على الاستبداد بالامور دون الفاطميين ، وهو ما لابرضاه عبيد الله المهدى الذى عرف عيوله إلى الزعامة و الرياسة .

الثانى : أن سعيد من أبى سعيد سار على سياسة أبيه فى الثقرب إلى العباسيين ؛ وليس أدل على صحة هـذا القول من ذلك الكمتاب الذي بعث به سعيد إلى على بن عيسي وزير المقتدر العباسي يعلن فيــه ولاءه للعباسيين ، كما يعلن أنه مدين بالعقائد السنية ، واعتذر عما بدر من القرامطة من أمور ، على ما نراه مفصلا في هـذا الكتاب الذي تنقله عن الذهبي (١) ، وقد جاء فيه : , سلام على الوزر (٢) ، فإنا نحمد الله الذي لا إله إلا هو ، ونسأله أن يصلي على سيدنا محمد . فأما ما ذكره عنا من انفرادنا عن الجماعة ، فنحن \_ أيدك الله الم ننفرد عن الطاعة والجماعة ، بل أفردنا عها وأحرجنا مرم ديارنا ، واستحل دماؤنا . . . نحن نشرح للوزىر حالنا : كان قديم أمرنا أناكمنا مستورين مقبلين على تجارتنا ومعاشنا ، ننزه أنفسنا عن المعاصي ، ونحافظ على الفرائض ؛ فنقم علينا سفهام الناس وفجارهم، ممن لا يعرف بدىن، وأكثروا التشنيع علينا ، حتى جمع الناس علينا ، وتظاهروا ، وشهدوا علينا بالزور، أن نساءنا بيننا بالسوية، وأنا لا نحرم حراما، ولا نحل حلالا ؛ فخرجنا هاربين، ومن بقيمنا جعاوا في رقابهم الحبال والسلاسل . . . فألجئونا إلى جزيرة، فأرسلنا إلهم في طلب أموالنا وحريمنا ، فنعوها ، وعزموا على حربنا ، فحاكمناهم إلى السيف ، قال تعالى : (ومن بغي عليه لينصرنه الله) فنصرنا الله عليهم . وأما ما ادعى علينا من الكيفر وترك الصلاة ، فنحن تاثبون مؤمنون بالله ، .

بذلك نجح العباسيون فى جذب القرامطة إليهم ؛ فلما ضمنوا ولا مسميد لهم ، وأدركوا ماكان بينه وبين الفاطمين من نفور ، أرسلوا إلى عبيد الله المهدى ، عن طريق ، تكين ، والى مصر من قبلهم ، يتهددونه . كما تبادل الوزير على بن عيسى الكتب هو والقرامطة ، «وهاداهم ، وأطلق عليهم ليتألفهم ، فنفع ذلك ، ولاشك

<sup>(</sup>۱) تادیح الاسلام ( عفاوط ) + ۳ ورقة ؛ - ه

<sup>(</sup>۲) يقمد به على بن عيسى

أن ذلك قد حرق نفس عبيدالله، وآلمه أن ينتقض عليه أتباعه الذين كان يعتمد عليهم في فتح مصر : وها هو ذا والى مصر العباسى يتهدده ، وهؤلاء العباسيون يحتضنون سعيدا ، وكائه تناسى مذهبه وواجبه نحو رئيسه . وليس من شك في أن القرامطة كافة لم يسيروا على تلك السياسة النفعية ، التى دفعهم إليها سعيد ، فقد عز على كثير منهم أن تفتر العلاقة بينهم وبين وصاحب الزمان ، و وإمام الوقت ، الذى طالما كانوا يؤملون ظهوره . ليحملوا علم دعوته ودولته . عز على هؤلاء القرامطة الذين كانوا يميلون إلى الفاطميين ، أن تسوء العلاقة بينهم وبين الفاطميين ، فتمنوا الحلاص من سعيد . وهكذا نجد القرامطة معسكرين : معسكرا يناصر الفاطميين ، كا أسلفنا ، ومعسكرا آخر — وكانوا قلة — يرون رأى سعيد ، وهم جماعة من النفعيين الذين أملت عليهم السياسة أن يعيشوا مستقلين عن الفاطميين والعباسيين ، مع تناسيهم ما كان بينهم وبين الفاطميين من اتصال في المذهب ، واتحاد في الآمال ، فلم يناو ثوا العباسيين العداء ، كاكان يرغب الإسماعيلي المخلص لمذهبه وعقيد ته الإسماعيلية .

ويظهر أن الفريق الذى ظل على ولائه للفاطميين كار \_ كا تقدم \_ قوة لا يستهان بها ، فعملوا على قلب عرش سعيد ، وتحويله إلى أمير جنابي آخر من أبناء أبي سعيد ، يعترف بالزعامة للفاطميين ، ويقره هؤلاء في التعيين . وقد وجدوا ذلك الشخص في سليان أبي طاهر بن أبي سعيد ؛ وسرعان ما جاءه التقليد أو التثبيت من المهدية ، . وفي هذا الدليل الواضح على مبلغ تدخل عبيد الله في إحداث ذلك الانقلاب في حكم القرامطة(۱) ولم يكن الأمركا ذكر بعض المؤرخين ، وهو أن أبا سعيد عهد إلى ابنه سعيد من بعده ، حتى يبلغ أخوه سن الرشد . وفي ذلك يقول النويري(۲) : و و خلف أبو سعيد من الأولاد أبا القاسم سعيدا ، وأبا طاهر سليان ، وأبا منصور أحمد ، وأبا العباس لمبراهيم ، وأبا العباس محمد ، وأبا يعقوب . وكان أبو سعيد قد جمع رؤسا . دولته و بني زرقان \_ وكان أحدهم زوج ابنته \_ وبني سنبر ، وكان متزوجا إليهم ، وهم أخوال أولاده ، وبهم قامت دولته ، وقوى أمره ، فأوصى إليهم ، إن حدث أن يكون القيم بأمرهم ابنه سعيد إلى أن يكبر أبو طاهر .

<sup>(</sup>١) الدكتور طه شرف: تاريخ الاسماعيلية السياسي ج، ورقة ٢١٢

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب ج ٢٣ ورقة ٧٤ - ٧٥

وكان سعيد أكبر من أبى طاهر سنا ، فرذا كبر أبو طاهر كان المدبر لهم . ولما قتل جرى الأمر على ما وصاهم به ، وكان فد أخبرهم أن الفتوح تكون لأبى طاهر : فجلس سعيد بدبر الأمر بعد مقتل أبيه إلى سنة خمس وثاثمائة . ثم سلم الأمر لاخيه أبى طاهر ، فعمل أشياء مو"ه مها على أصحابه ، فقبلوها وعظموا أمره ، .

#### (ح) موقف عبيدالله المهدى من أبي طاهد الجنابي (٣٠٥ - ٣٢٢ م)

تولى أبوطاهر الجنابي القرمطي عرش القرامطة بعد ثورة دامية أشعلها أبوطاهر بمساعدة أفصار عبيد الله المهدى من القرامطة في سنة ٥٠٥ هـ، وقد وافق المهدى على تلك الحركة وباركها ، إن لم يكن هو المدبر لها . ولا غرو فإن عبيد الله حقق غرضه المنشود من هذه الحركة ، وأثبت للقرامطة عدم رضاه عن تعيين سعيد ، أو بعبارة أخرى ، عن نظام الوراثة عند القرامطة ، وبرهن بعمله هذا على أنه يريد بمن يتولى عرش القرامطة أن يكون على هواه ، يأ تمر بأوامره ، وينتهى بنواهيه . وكأبه مهذا العمل قد سن الدستور الذي يجب على خلفائه من الفاطميين أن يسلكوه مع أمراء القرامطة ، وسن في الوقت نفسه لأمراء القرامطة دستورا يبين لهم فيه أن التعيين القرامطة ، يعب أن يدين في هذا المنصب إلا من كان على هواه ، يسير وفق سياستهم ، ويكون طوع أمرهم .

وبما يؤيد تدخل عبيد الله المهدى فى عزل سعيد وإشعال نار الثورة عليه ، وفى تعيين أبى طاهر ، ما ذكره ابن خلدون (١) فى هذه العبارة حيث يقول: « ثار به أخوه الأصغر أبوطاهر (٢)، فقام بأمرهم ، وبايعه العقدانية (٣). وجاءه كتاب عبيد الله المهدى بالولاية ، .

وإن تدخل عبيد الله في أمر تعيين أبي طاهر ، وتدخل العقدانية في إحداث ذلك الانقلاب ، لينهض دليلا على أن هناك جماعة من القرامطة كانوا يعملون بوحي

<sup>(</sup>١) العبر : ٢٠٤٠ ص ٨٨ - ٨٨٠

<sup>(</sup>٢) في الأصل والطاهر ، والصواب أبو طاهر .

<sup>(</sup>٣) كبار القرامطة ووجوههم ؛ ويشهون أعضاء مجلس السناثو عند الرومان

من عبيد الله ؛ ومن ثم استمرت علاقة الفاطميين بالقرامطة منذ سنة ٣٠٥ ه حتى نهاية حكم أبى طاهر سنة ٣٣٧ ه على خير ما تكون . ونعتقد أن أبا طاهر كان على صلات طيبة مع عبيد الله ، كماكان موضع احترامه و تبجيله . أضف إلى ذلك أنه كان \_ كما يقول دوزى \_ على اتصال سرى بعبيدالله ، يقر له بالزعامة المطلقة ، ويفرد له من دخل جماعة القرامطة الحنس (خمس الإمام) ، ويطيعه ، ولا يعصى له أمرا .

#### معاصدة أبي طاهر عبير الله المهدى في سياسته

كان حتما على أبي طاهر ، لـكى يحتفظ بالعرش له ولابنائه من بعده ، أن يعمل على وفق رغبات عبيد الله المهدى . ولما كانت الدولة الإسماعيلية التي برأسها عبيدالله تسعى جاهدة لقلب خلافة بغداد حتى بذلت جهودا جبارة في سبيل الاستيلاء على مصر من العباسيين ، نراها تقوم بحملات ثلاث ، بامت الأولى ( . .٣ - ٣٠١ ه) بالخيبة ، لأنها لم تجد من القرامطة بزعامة أبي سعيد ما كان يؤمله عبيد الله المهدى . وكان من أثر ذلك أن قام بين البيتين ، فتور لم ينته إلا في سنة ه . ٣ ه باعتلاء أبي طاهر عرش القرامطة .. على ما رأينا . وقد أحسن عبيد الله المهدى إذ وضع على رأس الدولة القرمطية رجلا مخلصا المذهب والدولة معـــا . ومن شم عمل أبوطاهر وعبيد الله على تحقيق أمور ثلاثة :

الأول: مساعدة أبى طاهر الفاطميين فى فتح مصر ، إما بالإغارة عليها من الناحية الشرقية ، ليلتقى مع جيوش عبيد الله بها ، أو بإيقاع الارتباك بين صفوف العباسيين ، حتى يعجزوا عن إرسال الجيوش لنجدتها .

الثانى: شغل العباسيين بالهجوم عليهم فى عُـقـْر دارهم ، أى فى بلاد العراق ، و إتاحة الفرصة لعبيد الله لينظيم شئون المغرب دون أن يعكر صفوه مكـدر .

الثالث: محاولة التقليل من هيبة الخليفة العباسى ـــــ كزعيم للمسلمين ـــ بالإغارة على قوافل الحاج، وعلى مكة نفسها إن اقتضى الآمر.

أما مساعدة أبي طاهر للفاطميين في محاولة فتح مصر ، فنراها واضحة في محاولته تحقيق ما عجز أبو ، أبو سعيد عن القيام به ؛ ولذلك اتفق القرامطة مع الفاطميين في سنة ٣٠٧ ه على القيام بهجوم مزدوج على مصر ، بحيث تلتتي جيوش

أبي طاهر الآنية من الشرق بجيوش عبيد الله الآنية من الغرب في مصر نفسها . وليس من شك في أن عبيدالله الفاطمي عرض نلك الحطة الجريئة على القرامطة ، أو أنه أمرهم بتنفيذها ، فقبلوها عن طيب خاطر . وقد قامت جيوش أي طاهر فعلا بمجهودات كبيرة لمحاولة هذه الحطة ، وليكن الدولة العباسية حالت دون ذلك ، بمجهودات كبيرة لمحاولة هذه الحطة ، وليكن الدولة العباسية حالت دون ذلك ، فأرسلت الجيوش من بغداد إلى مصر ، وأدى ذلك إلى إخفاق أبي طاهر في الوصول إلى تلك البلاد ، وأخفقت الحلة الفاطمية الثانية في الاستيلاء عليها . وفي ذلك يقول ابن خلدون(١) : , وفي سنة ست و ثلثائة (٢) وصل أبو القاسم القائم إلى مصر ، واستدعى أبا طاهر القرمطي وانتظره ، فأعجله مؤلس الخادم عن انتظاره ، وسار من قبل المقتدر ، فهزمه ، ورجع إلى المهدية ، . وبذلك نرى أنه كانت هناك خطة مرسومة ، وأن أبا طاهر كان يعمل على تنفيذها ، وأن المهدى قد نجح في هذه خطة مرسومة ، وأن أبا طاهر كان يعمل على تنفيذها ، وأن المهدى قد نجح في هذه جماعة تخضع لسلطانه ، حتى إنه أصبح آمنا من ناحية هذا الفريق . ولو أن هؤلا القرامطة اتحدوا هم والعباسيون ، لكانوا خطرا عليه في المغرب ، كما كانوا في عهد المعز والعزيز . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، فإن محاولة الفاطميين الثانية لفت المعز والعزيز . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، فإن محاهر الله المهدى الله المهدى .

وقد برهن أبو طاهر على وفائه للمهدى ، كما يتضح ذلك من حروبه المتعددة مع العباسيين ، وإغاراته على قوافل الحاج للغض من شأن الخليفة العباسي السنى . والذي يهمنا هنا ما كان من مساعدة أبي طاهر القرمطي لزعيمه الخليفة الفاطمي ، بشنه غارة شعواء على العباسيين في سنة ٢٣٦ ه ، في الوقت الذي كانت جيوش عبيد الله المهدى تغزو مصر من المغرب . وذلك أنه قد تبين للفاطميين والقرامطة صعوبة تحقيق أمل الفاطميين في التقاء جيوشهما في مصر . ولذلك عمل أبو طاهر على أن يقوم بحملة بحرية على جنوب بلاد فارس الغربي ، للاستيلاء على أهم مواني الخليج الفارسي كجنابة وغيرها ، ولا بد أن أبا طاهر كان يرمى من وراء عملته هسده إلى تحقيق سياسته القرمطية الفاطمية ، عماولة شدل جيوش

<sup>( )</sup> العبر: جهص ٨٩.

<sup>(</sup>٢) في اللاصل ست رثمانين .

العباسيين عن جيوش زعيمه عبيد الله التي كانت تغزو مصر في ذلك الوقت. لذلك استعد لهذه الحملة أتم استعداد، وأمسر عليها كثيرا من زعماء القرامطة وذوى قرباه. ولا يبعد أن يكون أبو طاهر قد رمى من وراء حملته هذه إلى جعل الخليج الفارسي عيرة قرمطية. بعد أن وقعت عمان في قبضته، وخضعت بلاد البحرين والقطيف لنفوذه. ولو تم له ذلك لاصبح من القوة بحيث يستطيع أن يصوب ضرباته العنيفة إلى العباسيين.

غير أن تلك الحملة كان مصيرها الإخفاق. لأن أهالي هذه البلاد كمنوا للقرامطة في الجبلل والوديان وهزموهم هزيمة تامة. ولو قدر طذه الحملة النجاح لوقع الارتباك في صفوف العباسيين وعجزوا عن الدفاع عن مصر ، وأتيح للفاطميين احتلال هذه البلاد في سنة ٢٧٦ ه. ومهما يكن من شيء فإن إخفاق حملة أبي طاهر هذه ، معناه القضاء على حملة عبيد الله المهدى على مصر (١). وهكذا قام أبوطاهر بواجبه نحو زعيمه عبيد الله ، ونحو مذهبه الإسماعيلي ، فلم يدخر وسعا في تحقيق الغرض الأول الذي كان يسعى إليه الفاطميون وأنصارهم ، وهو القضاء على العباسيين ، وإقامة دولة الفاطميين على أنقاض دولة هؤلاء .

وأما محاولة أبى طاهر الغض من كرامة الحايفة العباسى باعتباره زعيا دينيا ، فإنها تتركز فى الهجوم العنيف على قوافل الحاج فى سنين عدة ؛ حتى إن أهل مكة رحلوا عنها فى سنة ١٩ هم خوفا منه، وامتنع الناس عن الحج أكثر من سنة فى بعض السنين . واستطاع أبو طاهر أن يدهم قوافل كثيرة ، وأن يفتك بها جميعا ، ويعامل من بق على قيد الحياة معاملة الأسرى ، فيتخذ منهم عبيدا وإمام . وكان يقوم فوق ذلك ببعض الهجات العنيفة على جنوب العراق ولا سيا مدينة البصرة . وقد نسأل عن العوامل التى دفعت أبا طاهر إلى ذلك : أكان سعيا وراء المال وحده ؟ أم كان تنفيذا لأوامر سادته الفاطميين ؟ أم أن أباسعيد كان مدفوعا بعوامل دينية ؟ أم أن أباسعيد كان مدفوعا بعوامل دينية ؟ أم أنه كان يقصد إيقاع الارتباك فى صفوف العباسيين ؟

الواقع أننا لا نستطيع أن نعزو ذلك إلى حب المال وحده . حقيقة كان أبو طاهر يستولى على أموال ضخمة من الحجاج . وإذا كان قد اغتصب من قائد

<sup>(</sup>١) أنظر تفصيل هذه الحلة في النويري : نهاية الأرب ج ٢٣ ورقة ٩٣ .

إحدى هذه القوافل عشرين الف دينار في سنة ٢ ١٣ ه. شاذا كانت جملة ما أخذ ونهب من الأموال من جميع الحجاج؟ ولكينه مع ذلك لم يكن يرى إلى الحصول على المال وحده . بل كان يعتقد فوق ذلك أن الحجيج يقومون بعمل ينطوى على العبث بالدين ، وكان يرى في حج المسلمين إلى مكة جريمة دينية . وهذا بدلنا على غلوه المذهبي . وشيء آخر بجب الالتفات إليه ، وهو أن الفاطميين \_ وعلى رأسهم عبيدالله \_ كانوا يعملون على إضعاف مركز الخايفة العباسي في نظر العالم الإسلامي ولذلك لم ير عبيد الله بأسا من الاستعانة سرا بتابعه أبي طاهر في تحقيق هذه السياسة .

واحكن الخليفة العباسى المقتدر اكتفى بأن أرسل إلى أى طاهر يو بخه و يتو تده ( ٣١٣ ه ) . وبذلك نرى مدى ما وصلت إليه الخلافة العباسية من ضعف ووهن . حتى إنها عجزت عن حماية رعاياها وحجاجها بالسيف ، ولجأت إلى التهديد والوعيد بالكتابة لا بالسيف . ومن رساله أبى طاهر إلى الخليفة المقتدر نتبين ، مدى العلاقات الطبيبة بين الفاطميين والقرامطة ، فنرى أبا طاهر يعترف بتبعيته لعبيد الله المهدى، ويعلنأنه من دعاته ، ويشيد بإمامته ، وبغض من سأن الخليفة العباسى، ويعتبره فاسقا كافرا ؛ كما يعيب عليه نظام حكمه للمسلمين ، ويتحداه في شجاعة ظاهرة . وهاك طرفا من هذه الرسالة الممتعة التي ننقلها عن كتاب ، كشف أسرار الباطنية وأخبار القرامطة ، للحادى العانى (١) : , من أبى طاهر (٢) سلمان بن الحسن الجنابي ، الداعى القرامطة ، للحادى العانى (١) : , من أبى طاهر (٣) سلمان بن الحسن الجنابي ، الداعى المسمى بولد العباس . . هذا وقد خرج عليك الإمام المنتظر ، والاسد الغضنفر في المسمى بولد العباس . . هذا وقد خرج عليك الإمام المنتظر ، والاسد الغضنفر في سبيل الظفر ، متقلدا سيف الغضب ، مستغنيا عن نصرة العرب ، لا يأخذه في الله سبيل الظفر ، متقلدا سيف الغضب ، مستغنيا عن نصرة العرب ، لا يأخذه في الله لورة عليه سرادقها ، وألقت عليه قناع بوائهها (٣)، وانقشعت طخا الظلمة (٤) الدولة عليه سرادقها ، وألقت عليه قناع بوائهها (٣)، وانقشعت طخا الظلمة (٤)

<sup>(</sup>۱) ص ۲۲ - ۲۲

<sup>(</sup>٢) فى الأصل أبى سعيد ، وهو خطأ ظاهر .

<sup>(</sup>٣) جمع باثقة : وهي الداهيه .

<sup>(</sup>٤) الطخا: هو السحاب،

ودُّ جنة ١١١الضلال، وغاضت بحار الجهالة . ليحق الحق ، ويبطل الباطل ولو كره. المجرمون .

«فأما ماذكرت من قتل الحجيج ، وإخراب الأمصار ، وإحراق المساجد ، فوالله ما فعلت ذلك إلا بعد وضوح الحجة ، كإيضاح الشمس ، وادعاء طوائف منهم أنهم أبرياء ، ومعاينتي فيهم أخلاق الفجار ، فحكمت عليهم بحكم الله ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون (٢) ، وأما ما ذكرت من إحراق مساجد الأبرار . فأى مساجد أحق بالخراب من مساجد إذا توسطتها سمعت فيها الكذب على الله تعالى وعلى رسوله علياتي ، بأساليب من مشايخ فجرة ، بما أجمعوا عليه من الصلالة ، وابتدعوا من الجهالة . وأما تخويفك لى بالله ، وأمرك إياى بمراقبته ، فالعجب من بهتك ، وصلابة حدقتك اأثرى أنى أجهل بالله منك ؟ . . الأنت أمير الفاسقين أولى بك من أمير المؤمنين .

و بعد ؛ فما لك والوعيد، والإبراق والتهديد؟ اعتزم على ما أنت عليه عازم ، واقدم على ماأنت عليه عادم ، واقدم على مأأنت عليه قادم ، والله من ورائى ظهير ، وهونعم المولى و نعم النصير . والحمد لله ، وصلى الله على خير بريته وآله وعترته .

إنا لا نرى فى رد أبى طاهر على الخليفة المقتدر العباسى ، ما يشعرنا بأنه لم يكن. على غير الإسلام ، أو أنه كان يسعى لهدمه ، و إنما كان يخرب المساجد و يحرقها ، لأنه كان يعتقد أن الشعائر الإسلامية لم تكن تؤدى بها على وجهها الصحيح . فكائه كان يتشدد فى الدين ، هذا التشدد الذى حمله على الإغارة على مكة ، والعبث بالحاج افى سنة ١٣٧ هـ ويرتبط بهجوم أنى طاهر على مكة ، وحمله الحجر الاسود إلى هجر أمور ، منها : بحث الدو افع الحقيقية لهدنا الحادث التاريخي العجيب ، إذ كيف بكون متشددا فى الدين من بهتك حرمة الكعبة ، ويقتل الحجاج فى المسجد الحرام ، ويفتك بالالوف منهم ، لا لذنب نعرفه ؟ بل إنه كان يقول مبررا عمله :

فلوكان هـذا البيت لله ربنا لصب علينا النار من فوقنـا صبا لانـا حججنـا حجـة جاهليــة مجللة لم تبق شرقا و لا غــربا وأنا تركينا بين زمزم والصفا كتائب لا تبغى سوى ربها ربا

<sup>(</sup>١) الدجنة: الغالمة.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية ع.

ولكن رب العرش جل جلاله ولم يتخف بينا ولم يتخف حجبا (۱) فهل كان الدافع الحقيق الذى دفع أبا طاهر إلى ارتكاب هذا . ما يراه بعض من أن الإسماعيلية كانوا يتنبئون فى ذلك الحين بزوال دولة الإسلام ، وسيادة دولة الإسماعيلية ودينهم ؟ وأن مبعث هجومهم على مكة يرجع إلى تلك النبوءة ؟ وأنه لما لم تتحقق هذه النبوءة عراهم الوهن ، وانتابهم الألم بعد ذلك (۲) ؟ والذى لاشك فيه أن مذهب الإسماعيلية فى جوهره يقوم على بغض كثير من شعائر الإسلام ، حتى أن مذهب الإسماعيلية فى جوهره يقوم على بغض كثير من شعائر الإسلام ، حتى إن من أصول عقائد الدرزية \_ وهم إسماعيلية \_ أن الحاكم بأمر الله حين يرجع من غيبته سوف يهدم الكعبة ، ويجعل الخلق جميعا يدينون بدينه الذى يسمونه من غيبته سوف يهدم الكعبة ، ويجعل الخلق جميعا يدينون بدينه الذى يسمونه من غيبته سوف يهدم الكعبة ، ويجعل الخلق جميعا يدينون بدينه الذى يسمونه ما أحدث .

وهل كان أبو طاهر يرمى من وراه ذلك إلى صرف الناس عن الحج إلى مكة ، وتوجيهم للحج إلى بلاده ، ولذلك نقل الحجر الأسود إلى ,هجر ، (٣) حاضرة بلاده ؟ على أننا لم نجد في سلوك أبي طاهر ما يؤكد ذلك ، بل نراه يحتفظ بالحجر الأسود ، ويضعه في مكان خنى . ويظهر أن المؤرخين لما رأوا أبا طاهر يؤسس دار هجرة لأنصاره ، ظنوا أنه بني مكانا لمنافسة مكة ، مع أن بناء تلك الدور في البلاد التي انتشر بها المذهب الإسماعيلي من خصائص الدعوة الإسماعيلية . والحق أن الحجر الأسود بقى في بلاد البحرين سنين كثيرة \_ على ما يقوله ناصر خسرو \_ وأن أحدا من المسلمين لم يزره ، أو أن أحدا قد حاول أن يفعل ذلك (٤) .

وكيف نفسر موقف عبيد الله المهدى بما قام به أبو طاهر؟ إننا نعلم أن هدا التابع لم يكن يتصرف فى أعماله بغير أمر زعيمه عبيد الله ، بما حدا ببمض المؤرخين على الاعتقاد بأن ما فعله أبو طاهر كان بإيحاء من عبيد الله ، وجعل بعضا آخر يعتقد أنه استبد بالامر دون عبيد الله . ويدلل القائلون بأن عبيد الله لم تكن له

<sup>(</sup>١) الحادي الماني: أسرار الباطنية ص ٣٣

<sup>«</sup>Carra de Vaux: Les Penseurs de l'Islam, Vol. v. p. 41. (1)

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون : العبر ج ٤ ص ٥٥

۲۲۹ سفر آامه ؛ ج ۲ ص ۲۲۹ ٠

يد فيها اقترفه أبوطاهر بأدلة منها: أنه أرسل إليه «ينكر عليه ذلك ، ويلومه، ويلعنه، ويقيم عليه القيامة ، ويقول له : قد حققت على شبعتنا ودعاة دولتنا اسم الكفر والإلحاد بما فعلت ؛ وإن لم تردّ على أهل مكة وعلى الحجاج وغيرهم ما أخذت منهم ، وترد الحجر الاسود إلى مكانه ، وترد كسوة الكعبة ، فأنا برى. منك فى الدنيا والآخرة ، (۱) . ولكنا نشك فى أن أبا طاهر استجاب لامر عبيد الله المهدى ، ورد الحجر الاسود إلى مكانه بمكة ، كما يقول ابن الاثير ؛ لأن هذا الحجر بتى فى هجر اثنتين وعشرين سنة (٣١٧ ــ ٣٣٩ هـ) ، أى بعد موت أبي طاهر بسبع سنوات ، وبعد موت أبي طاهر بسبع عشرة سنة

ويحمل بنا أن نشير إلى أن الأحوال السياسية قد أرغمت عبيد الله المهدى ، باعتباره رئيسا للدولة الفاطمية والدعوة الإسماعيلية ، يحمع بين السلطتين الزمنية والروحية جميعاً ، إلى أن ينهج في تصرفاته منهجين : منهجا سريا مع أتباعه الإسماعيلية ، يشجعهم على القيام برسوم مذهبهم . بحيث لا يطلع أحد من رعاياه غير الإسماعيلين على هذه الاتصالات السرية ، ومنهجا علنيا يتصل عن طربقه برعاياه السنيين ، ولا يتقيد في هذا المنهج الآخير ، بأسرار المذهب الإسماعيلي ، بل كثيرا ما يتبرأ منها أمام هؤ لا ، الرعايا . فإذا أدركنا ذلك استطعنا أن نقف على حقيقة موقف عبيد الله المهدى في هذا الآمر بالذات (٢) . وهذا ما حدا بعض المؤرخين على عبيد الله المهدى في هذا الآمر بالذات (٢) . وهذا ما حدا بعض المؤرخين على غيما نفسه أمام رعاياه السنيين ، والثانية بعث بها سرا ، ولم يتصل خبرها إلا بخواص أهل مذهبه من المقر بين إليه . وكان من أثر تلك الرسالة أن بتي الحجر الأسود في غير حتى سنة همه ه (٣) . ولو كان عبيد الله جادا في رسالته الأولى لعاد الحجر الاسود إلى مكانه بمكة من فوره ، لأن أباطاهر لم يكن يعصي أمره . وقد تحامل العيني على عبيدالله وعلى الفاطميين فقال : « وإ بما حمل هؤ لاء على هذا الصنع ، لانهم كفار زنادقة ممالئون (وردت في الأصل مماثلين ) للفاطميين ، الذين نبغوا في هذه السنين

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل ج ٨ ص ٧١

<sup>(</sup>٢) الدكتور طه شرف : تاريح الاسماعبلية السياسي حتى سقوط بغداد ج ١ ورثة ٢٢٧

<sup>(</sup>٣) العبني : عقد الجمان ( مخطوط ) ج ١٨ ورقة ٣٣

بيلاد إفريقية من أرض الغرب، وأميرهم عبيد الله الملقب بالمهدى(١) ، ويرى دى غويه (٢) أن العلاقة بين القرامطة والفاطميين كانت سرية، وأن رعايا الفاطميين الخاضعين لسلطانهم لم يعرفوا شيئا عن هذه العلاقة ، ولو علموا بها و عاحدت مكة من أخذ الحجر الاسود، وقتل الحاج، وأن ذلك كان بأمر الفاطميين، لما بق عبيد الله المهدى على العرش سنة واحدة .

وبهذا نرى أن أبا طاهر الجنابي لم يأخذ الحجر الأسود من مكة ليرتزق بسببه ؛ فقد عرض عليه عشرات الألوف من الدنانير كفاء رده إلى مكانه بالكعبة ، فأبي إلا أن ينفذ أوامر عالية حالت دون تلبية هذا النداء . فقد روى أن بحكم «المتغلب على الدولة ببغدداد أيام المستكني (٣٣٣ — ٣٣٤ هر) بذل طم خسين ألفا من الذهب ، على أن ردوه فأبوا ؛ وزعموا أنهم إنما حملوه بأمر من إمامهم عبيد الله ، وإنما يردونه بآمره وأمر خليفته (٣) ، وهذا بما حدا دوزي (٤) على القول بأن أبا طاهر لم يسر إلى مكة ، ولم يسلب الحجر الاسود إلا بأمر عبيد الله المذهبية كانت تناقض في كثير من الاحيان سياسته الحكومية ، ونحن نعتقد صحة ما ذهب إليه حقولاء العلماء ، لان عبيد الله لو حاول أن يعامل أتباعه الإسماعيلية كا يعامل رعاياه . السنين ، لاعي المذهب الإسماعيلي وزالت معالمه .

وإذن هل حقق عبيدالله المهدى سياسته التي كانت ترى إلى الانتقاص من هيبة الحليفة العباسي ؟ لا شك أن عبيذ الله استطاع بما فعله أحد أتباعه وهو أبو طاهر، أن يظهر العباسيين بمظهر العاجز عن حماية رعاياه السنيين، ولكنه في الوقت نفسه جلب على أنصار المذهب الإسماعيلي (القرامطة) مقت العالم الإسلامي كله ؛ فقد رأينا كيف اتهمه المؤرخون القدماء والمحدثون، وفيهم الموالون للفاطميين كان خلدون مثلا، وعد بعض رسالة عبيد الله لابي طاهر الجنابي خديعة ومحرا.

العيني : عقد الجان ( مخطوط ) ج ١٨ درقة ٣٣٠.

Mémoire sur les Carmathes du Bahraïn, vol. ii. p. 224. (1)

 <sup>(</sup>٣) ابن خلدون: العبر ج٤ ص ٨٩ ٠

Essai sur l'Histoire de l'Islamisme, p. 279.

وإن دل هـ ذا الحادث على شيء فإنما يدل على كثير من المهارة السياسية التي برخ فيها عبيد الله المهدى : فقد أظهر نفسه بمظهر البرىء المدافع عن الدين الإسلامى ، ولكن بقاء الحجر الاسود اثنتين وعشرين سنة في أيدى القرامطة ، الدين كابوا يعتبرون المهدى حلول الله على الارض ، لا يتفق مع رسالته التي أرسلها إلى القرامطة ، يتهمهم فيها بالحزوج على الدين ، كا لا يعقل أن يتهمه القرامطة كذبا بأنه أمرهم بحمل الحجر الاسود إلى بلادهم . وإذن قولهم : وأخدناه بأمر من بأنه أمرهم بحمل الحجر الاسود إلى بلادهم . وإذن قولهم : وأخدناه بأمر من إمامنا عبيد الله ي لا يتنافى مع منعهم هذا الحجر بعد أن بعث المهدى في طلبه منهم، كا أن قولهم : ووإنما نرده بأمره أو بأمر خليفته »، يتفق تماما مع ما ذهب إليه بعض العلماء من أن المنصور بن القائم الفاطمي هو الذي أمرهم برده ، ولم يردوه بوحى من ضمائرهم .

## محاولة أبى طاهر الجنابى فشح العراق :

كان هجوم أنى طاهر القرمطى على بلاد العراق فى سنتى ١٩٩٥ هـ، ٣٩٩ هـ، وقد انتهز مؤامرة حاك شركها زعيمه عبيد الله المهدى ضد الدولة العباسية ، وقد انتهز أبو طاهر حالة الضعف التى وصلت إليها هذه الدولة فى عصر نفوذ الاتراك ، فضاعف هجومه على مدن العراق ، لكى يشغل العباسيين عن سادته الفاطميين ، فضاعف هجومه على مدن العراق ، لكى يشغل العباسيين عن سادته الفاطميين ، فيصبحوا آمنين فى بسلاد المغرب . ومن ثم أسس فى بلاد الاحساء مديئة حصينة أسماها والمؤمنية ، لتقف فى وجه العباسيين ، وأتم فتح بلاد عمان ، فأصبح ساحل الخليج الغربي إسماعيليا بحتا . وإيما فعل ذلك ليحمى جناح جيشه الجنوبي ساحل الخليج الغربي إلى بلاد العراق . وقد أصاب أبو طاهر فيها فعل ، فإن الخليفة المقتدر ولى بلاد القطيف والبحرين واليا جديدا ، يقف في وجه مطامح أبي طاهر القرمطى ، ومهما يكن من شى. فقد استطاع أبو طاهر أن ينشر الذعر والهلع فى القرمطى ، ومهما يكن من شى. فقد استطاع أبو طاهر أن ينشر الذعر والهلع فى كافة بلاد العراق ، وكادت تقع بغداد نفسها فى قبضة يده سنة ١٠٥ هـ هـ .

وبما هو جدير بالذكر في هذا الصدد أن نبين مدى نفوذ عبيد الله المهدى في. بلادالعراق . ويظهر ذلك واضحا جليا من استقصاء علاقة يوسف بن أبىالساج(١)

<sup>( )</sup> كان هذا الأمير يتولى أمرر آذربيجان من قبل العباسيين ، فولاء المقتدر إقليم القطيف والبحرين لقتال الفرامطة .

بالفاطميين. ذلك أن جماعة من المؤرخين يتهمون هذا القائد العباسي بالاتصال بالفاطميين، فقالوا إنه كان على دين القرامطة، يمعنى أنه كان إسماعيليا. وإنه كان يعمل على تسليم بغداد إلى الفاطميين، ويقوم بذلك بنفس الدور الذي قام به أبو مسلم الخراساني مع العباسيين ، وأبو عبد الله الداعي مع الفاطميين . ولكن كاتبه محمد بن خلف النيرماني باح بهذا السر لنصر الحاجب، فأذاعه هذا بدوره للخليفة المقتدر . وبما قاله محمد بن خلف، أن ابن أبي الساج كان يستر مذهبه في الدين ، وأنه لما سار إلى , واسط ، أنس به وانبسط إليه ، فكشف له أنه يتدين بأر لا طاعة عليه للمقتدر ، ولا لبني العباس على الناس طاعة ، وأن الإمام المنتظر هو العلوى الذي بالقيروان(١) ، وأن أبا طاهر الهجري صاحب ذلك الإمام ، وأنه قد صح عنده أنه يتدين بدين القرامطة . . . وأنه ليس له نية في الخروج إلى هجر ، وأنه إنما احتال بالوعد بالخروج إلى هجر حتى يتم له أخذ الأموال ، وأنه قال له في شهر ربيع الآخر : أي شيء بقي لنا على الخليفة ووزيره من الحجة ، ولم \_\_\_ ليس (كذا في الأصل) تخرج إلى هجر ولا أراك تستعد لذلك؟ . . . قال له : فلم غررت السلطان بذلك ، ووعدته بهذه الحال حتى سلم إليك جميع أعمال المشرق؟ فأجابه بأنه يرى انتقاص المقتدر وسائر. ولد العباس الغاصبين أهل الحق ، فرضا لله عز وجل ، وأن طاعة طاغية الروم أسلم من طاعة الحليفة . فقال له : فهبك. فعلت ذلك ، ما الذي يؤمنك من القرمطي أن يوافي إلى واسط وإلى الكوفة ، فلا تجد بدا من لقائه ومحاربته ؟ فقال في الجواب: وبحك اكيف أحارب رجلا هو صاحب الإمام وعدة من عدده ؟ فقال له : فإن أرَّاد هو حربك ، أي شيء. تعمل ؟ فقال له : ليس لهذا أصل . وقد ورد عليه كتاب الإمام من القيروان بأن لا يطأ بلدا أكون فيه ، ولا يحاربني بوجه ولا سبب ، وأنه ختم القول بأن قال : إنى إنما أنتظر أن يقبض رجالى بأسرهم أموال سنة ٢١٤هم، فإذا قووا بذلك منعت أولا من أعمال واسط والـكوفة وستى الفرات ، وأنفذت إلمها العمال ، فلا بد للسلطان أن ينكر حينتذ ما أفعل، فأكاشفه، وأخطب للإمام، وأظهر الدعوة ، وأسير إلى بغداد . فإن من بها من الجند قوم يجرون مجرى النساء .

<sup>(</sup>١) هر عبيدالله المهدى.

ففد أيفوا الدور (التسكر) على دجلة والشراب والثلج والخيش والمغنيات (١)، فآخذ أنفسهم وأموالهم، ولا أدع الهجرى يفوز بالاسم، وأكون أنا سابق الدولة إلى الإمام، فإن أبا مسلم حزاز النعال ح (٢) لم يكن له أصل. وقد بلغ ما بلغ ولم يكن معه لما ارتفع النصف بمن معى، وما هو إلا أن أظهر الدعوة حتى قد اجتمع مائة ألف ضارب سيف. ويقول محمد بن خلف: قد صدقت أمير المؤمنين عن هذا الامر، فإن ولاتى الوزارة انقمع ابن أبى الساج وبطل عليه تدبيره (٣).

نتبين فى تلك الو ثيقة مؤامرة هائلة على يد قائد من خيرة قواد العباسيين ، ريد أن يقلب دولة ويقيم أخرى ، فيهدم دولة سنية ويؤسس على أنقاضها دولة شيعية . وإذا صح كل ماجا فى هذه الو ثيقة ، دل على مقدرة عبيد الله السياسية ، تلك المقدرة التي جعلت من ذلك القائد العباسي الذي كان وراء مائة ألف سيف يخضع له ، ثم هو يتكلم فى ثقة واطمئنان عن عدم اصطدام أى طاهر الجنابي به . فهل كان حقا ما ذهب يتكلم فى ثقة واطمئنان عن عدم اصطدام أى طاهر الجنابي به . فهل كان حقا ما ذهب يؤكد لنا دى غويه أن هجوم أى طاهر على البكوفة فى ذلك الحين ، لم يكن الغرض يؤكد لنا دى غويه أن هجوم أى طاهر على البكوفة فى ذلك الحين ، لم يكن الغرض منه سوى استطلاع ما فى نفس ابن أى الساج ، لانه لو كان هذا القائد على هوى عبيد الله ، لا نضم إلى القرامطة وهددوا بغداد جميعا ، وأعادوها فاطمية لحما ودما . وقد يساعد على تصديق ذلك أنه لما أسر أبو طاهر ابن أى الساج ، أكرمه ليعرف خا انفسه ، فلما تأكد أنه على غير ما يرغب قتله . يقول ابن الأثير (٤) إن الناس تهمون ابن أى الساج ، أنه «قرمطي يعتقد إمامة العلوى الذى فى إفريقية » ، وإنه نوظر فى ذلك ، فأقره وداعى « أنه لا يسير إلى قتال أى طاهر القرمطي ، وإنه يأخذ بهذا السبب ويقوى به على قصد حضرة السلطان وإزالة الخلافة عن بنى العباس» . ويرى الاستاذ الدكتور حسن إبراهيم (٥) أنه على الرغم « من أن ابن أى الساج لم يقم ويرى الاستاذ الدكتور حسن إبراهيم (٥) أنه على الرغم « من أن ابن أى الساج لم يقم ويرى الاستاذ الدكتور حسن إبراهيم (٥) أنه على الرغم « من أن ابن أى الساج لم يقم

<sup>(</sup>١) هذه الأوصاف للدلالة على إمعان جيش الخلافة في رسائل النرف .

<sup>(</sup>٣) أى أبو مسلم الحراساني مؤسس الدولة العباسية .

De Goeje; Mémoire, Vol. ii, pp. 216-218. (r)

<sup>(</sup>٤) الكامل في الناريخ بر م ص ٧٧

<sup>(</sup>a) الفاطميون في مصر مس ٧٧

غير أن هناك ما يمنعنا من تصديق كل ما قيل عن تشيع القائد يوسف بن ألى الساج ، وإن ما عرف عن سلوكه وأخــــلاقه يؤيد ما ذهبنا إليه . ثم إنه لا يعقل أن يفعل هندا دون أن يكون جيشه كله على رأيه . وإذن هل كان جيش ابن أبى الساج يدين بالمذهب الإسماعيلي فيتشيع لمن فى المغرب من الإسماعيلية ؟ وهل كان ابن أبى الساج متشيعا حين ولايته باذر بيجان ، أو بعد تعبينه على الجيوش العباسية للصراع مع القرامطة ؟ الواقع أن جيشه لم يكن متشيعا ، كما لم يعرف عنه أنه تشيع فى أثناء ولايته بأذر بيجان أو بعد ذلك ، الآمر الذى يشكركنا فى صدق تلك الرواية ، خصوصا إذا علمنا أن من أوصلها إلى مسامع العباسيين كان يتمنى أن يكون وزيرا . لهذا لا يمكن أن نأخذ بصحة ما ورد عن هذه المؤامرة الخطرة . يكون وزيرا . لهذا لا يمكن أن نأخذ بصحة ما ورد عن هذه المؤامرة الخطرة . على أن ذلك لا يمنى ارتباط ابن أبى الساج بعبيد الله ، أو عطفه على المذهب الإسماعيلي ودولته على الأقل . وقد رأينا أنه اشترك مع نصر بن أحمد الساماني ومازيار الديلي فى التقرب إلى الفاطميين ، كما كانت هناك مراسلات بين هؤلاء الأمراء وبن الفاطميين ، على ما ذكره المقرين فى كتابه ، المقفى الكيره (١) .

ولا يعنينا هنا أن نتتبع حوادث ذلك الصراع تفصيلا . ولكمنا نقول إن أبا طاهر اتجه نحو الكرفة في سنة ٣١٥ه ، وهزم ابن أبي الساج وأسره . وقد قيل إن ابن أبي الساج أرسل إلى أبي طاهر يقول : لك حق قديم ، وأنت في قلة ، وأنا في كثرة ، والمصلحة أن تنصرف سالما (٢) ، . ولم يكن هناك ما يحول دون وصول أبي طاهر إلى بغداد وسقوطها في يده ، لولا ماكان من قطع القنطرة الموصلة إلى هذه المدينة . وقد تخلص أبو طاهر من ابن أبي الساج ، إذ رأى أنه على غير هواه هذه المدينة . وقد تخلص أبو طاهر ارتداده عن حاضرة العباسيين هزيمة ، فقد جال في شمال العراق حتى وصل إلى ألر حبة (٢) ، وخافه أهل قرقيسيا (٤) ، وصالحوه على جزية سنوية العراق حتى وصل إلى ألر حبة (٢) ، وخافه أهل قرقيسيا (٤) ، وصالحوه على جزية سنوية

<sup>(</sup>١) أنظر حسن أبرهيم : الفاطمية ن في مصر ص ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) ألمبني : عقد الجأن ( مخطوط ) ج١٨ ورقة ٧٥ -

 <sup>(</sup>٣) قرية بحذا, القادسية على مقربة من الكرفة سأ نظر معجم البلدان ايافوت .

<sup>(</sup>٤) بلدعلي نهر الحنابور، بقرب رحبة مالك بن طوق ، على سنة فراسخ ، و نقع عندمصب نهر الخابور.

يدفعونها إليه . وبذلك أصبح نفوذ القرامطة عظيما في شمال العراق ، خصوصا بعد أن قصدوا ، الرقة ، وحاربوا أهل الرحبة ، وجالوا حتى مدينة سنجار ، (١). على أن أبا طاهر لم يكن من سياسته أن يعمل على الاستقرار فى بلاد العراق ، مستعينا فى ذلك بما يسمو نه ، جيوش احتلال ، ؛ ولذلك كان نصيبه الخيبة ، وعاد إلى بلاده فى سنة ٣١٣ ه .

ولم يشأ أبو طاهر القرمطى أن يقر بأن تقهقره عن العراق كان ينطوى على هزيمته ، بل إنه تنبأ بانهيار الدولة العباسية ، وادعى أنه سيصل بحيشه إلى بلاد المغرب ، ليلتق بحيوش الدولة الفاطمية هناك ، ويحيل تلك البلاد الشاسعة بلادا إسماعيلية تدين للفاطميين بالطاعة ؛ كما أقرعلى نفسه بأنه أحد دعاة المهدى . ويتضم من هذه القصيدة التي أنشدها أبو طاهر أنه كان مشتركا مع عبيد الله المهدى الفاطمى في حركته الحربية :

أغر كم منى رجوعى إلى هجر؟ إذا طلع المريخ فى أرض بابل فن مبلغ أهل العراق رسالة سأضرب خيلى نحو مصر وبرقة أكيلهم بالسيف حتى أبيدهم أنا الداعى إلى المهدى لا شك أننى

فع قليل سوف يأتيكم الخبر وقارنه النجان، فالحذر الحذر! بأنىأنا الموهوب في البدو والحضر؟ إلى قيروان الترك والروم والحزر فلا أبتي منهم نسل أنى ولا ذكر أنا الضيغم الضرغام والمارس الذكر (٢)

وقد أسفرت هدنه الحركة عن وجود جماعة من الإسماعيلية في بلاد العراق، تخلص لعبيدالله و أتباعه القرامطة . ولو استطاع أبو طاهر استغلال هذه الجماعة ، لكون منهم جاسوسية منظمة للقضاء على العباسيين ؛ ولكنه لم يفعل . و ممادار بين الوزير العباسي على بن عيسى و بين أحد الإسماعيلية من أهل العراق ، نتبين مبلغ إيمان هؤلاء بإمامة عبيد الله واعتقادهم أنه المهدى المنتظر ، ورمهم العباسيين بأقبح الصفات . يقول ابن الأثير (٣) : ، جاء إنسان إلى على بن عيسى ، وأخيره أن في جيرانه رجلا من

<sup>(</sup>١) سنجار ۽ هدينة بنراحي المرصل ، بينهما تلائة أيام .

<sup>(</sup>٢) البيروني : الآثار الباقية ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٣) الكامل ج ٨ من ٨٠.

شيراز على مذهب القرامطة يكاتب أبا طاهر بالأخبار ب فأحضره وسأله ، فاعترف وقال : ما صحبت أبا طاهر إلا لما صح عندى أنه على الحق ، وأنت وصاحبك (أى الوزير والحليفة) كفار تأخذون ما ليس لكم . ولا بد لله من حجة فى أرضه ، وإمامنا المهدى فلان بن فلان بحد بن إسهاعيل بن جعفر الصادق ، المقيم ببلاد المغرب . ثم أنظر مبلغ ثقتهم بأ نفسهم و تفانيهم فى إخلاصهم بعضهم لبعض . ذلك أنه لما قال له الوزير على بن عيسى : وقد خالطت عسكرنا وعرفتهم به فمن فيهم على مذهبك ؟ فقال : وأنت بهذا العقل تدبر الوزارة ؟ كيف أسلم قوما مؤمنين إلى قوم كافرين ؟ لا أفعل ذلك ، (١) .

وترجع أهمية هذه الحملة بالنسبة لعبيد الله المهدى، إلى أن أبا طاهر خرب مدن الغراق وبث الرعب في قلوب الأهلين، حتى إننا إذا وازنا بين حالة العراق قبل سنة و ٢٦ ه يحالته بعد سنة ٣١٦ ه، لأدركنا خطر ما قام به القرامطة من إفساد و تدمير في أعظم بقاع الدولة العباسية خصبا وحضارة، مما حدا ببعض المؤرخين إلى القول بأن ذلك كان من العوامل التي ساعدت على ضعف العباسيين، وشجعت البيز نطيين على الإغارة على بلادهم بعد ذلك بقليل. وقد أفاد عبيد الله المهدى من ذلك أيما فائدة ، فشغل جيوش الخلافة العباسية . التي عدها خطرا قد يوجه في يوم من الأيام إلى قلب الدولة الإسماعيلية في المهدية نفسها .

وليس هذا فقط بل إن حركة أبي طاهر هذه قد ساعدت جماعة آخرين من بقايا قرامطة السواد على الثورة في بلاد العراق وكان على رأس هذه الحركات القرمطية جماعة يؤمنون بمحمد بن إسماعيل ، ولا يزالون ينتظرون مهديا من سلالته . ومن هؤلاء الداعي عيسي بن موسى ابن أخت عبدان داعي حمدان قرمط ، وحُسريث بن مسعود . وقد نجع هؤلاء القرامطة في تكوين حكومة قرمطية في قلب بلاد العراق ، وكانوا يعملون على نشر الدعوة بطريقة علية منظمة : فهذا عيسي بن موسى يقيم ببغداد ، , يدعو ويتوصل إلى ناس استفزه ، ويعمل كتبا يجمع فيها ما يأخذه من كتب يشتريها من الوراقين ، يمخرق فيها بذكر أمور ينسجها ، ويوهم أن له بذلك علما . ورتب كتبا ينسبها إلى عبدان الداعي ، ليوهم أن عبدان كان أحد العلماء بكل

<sup>(</sup>١) ابن الأثير جد مس ٨٥٠

فلسفة وغيرها ، وأنه يعلم ما يكون قبل كونه ، ومخرق بجهده على جهال الناس ، . فصاروا له أتباعا ، وأفسدوا إفسادا خطيرا » (١) .

# ٢ ـ عبيد الله المهدى والاسماعيلية في اليمن

قامت الدعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن في عهد الإمام المستور الحسين بن أحمد ابن عبد الله بن محمد بن إسماعيل ، على يد ابن حوشب وزميله ابن فضل الجدنى ، وأصبحت هذه البلاد مركزا رئيسا لنشرالدعوة في كشير من بقاع العالم الإسلامي ، كصر والمغرب وسواهما . وقد رأينا كيف ساد الاعتقاد في أواخر القرن الثالث المجرى ، بأن الدولة الإسماعيلية المنشودة ستقوم في اليمن ، وأن مهدى الإسماعيلية سيرفع علمه عاليا في تلك البلاد. ومعنى ذلك أن بلاد اليمن كانت لها الصدارة في دور الستر ، وأن رؤساء ها كانوا يودون لو أن الدولة الفاطمية الإسماعيلية قامت على المديم في تلك البلاد ؛ ولذلك كان لقيام هذه الدولة في بلاد المغرب أثر سيء في أيديهم في تلك البلاد التي كان يتزعمها ابن فضل وابن حوشب بعض بلاد اليمن ، وخصوصا في البلاد التي كان يتزعمها ابن فضل وابن حوشب نقل ؛ فقد تنحت اليمن للمغرب عن تلك الزعامة ، كا تنحى ابن فضل وابن حوشب نقس ابن فضل ؛ أما ابن حوشب فقد ظل على إخلاصه ووفائه لائمة الإسماعيلية نقس ابن فضل ؛ أما ابن حوشب فقد ظل على إخلاصه ووفائه لائمة الإسماعيلية مستورين كانوا أم ظاهرين .

#### (1) موقف عبيد الله من النزاع بين ابن فضل وابن حوشب

ثار ابن فضل على ابن حوشب ، ثم على الآئمة الإسماعيلية الحلفاء تبعا لذلك . ولكن متى حدث ذلك ؟ لقد رأينا بعض المراجع الإسماعيلية تعزو ذلك إلى عهد إمامة عبيد الله ، أى فى أثناء هربه من سلبية ، وأنها تعزو ذلك إلى لجوء بعض الدعاة التأثرين إلى الحين ، وتأثيرهم فى ابن فضل الذى ثار على الدين الإسلامي وعلى المذهب الإسماعيلي ، كما ثار على ابن حوشب . لكنا لا تميل إلى تصديق هذا كله ،

<sup>(</sup>۱) النويرى: نهاية الارب ( عطوط) ج ٢٧ ررقة ٩٢ بـ

فنحن لا نعلم أن أحدا من الإسماعيلية قصدبلاد النمِن . وقام بما ذهب إليه هؤلاء المؤلفون من الإسماعيلية قبل فيروز ، داعى دعاة المهدى وباب أبوابه ؛ فقــد عز عليه أن يقصد عبيد الله بلاد المغـــرب دون اليمن ، فانفصل عنه وهو في مصر ( ٢٩١ هـ) ، إذ أن الدعوة الإسماعيلية في الشام ومصر والنمن إنما قامت على أكتافه . ولا غرو فقد أدخل ابن حوشب في المذهب الإسماعيليُّ، وأرسله مع زميله ابن فضل إلى بلاد اليمن. كما جعل على الدعوة في مصر صهره الداعي أبا على الذي رباه \_ كما يقول المماني \_ وعلمه أصول المذهب الإسماعيلي . أضف إلى ذلك ازدياد نفوذه في بلاد الشام نفسها ، وفي العراق وسواها . وكان الداعي « فيروز ، يؤمل أن يستمر على زعامته لتلك الجماعة الإسماعيلية في الشرق الأدنى. ولذلك لم يتحمل صدمة اتجاء عبيد الله الإمام إلى بلاد المغرب، فقصد هو بلاد اليمن. ولا نستبعد على داعي الدعاة فيروز أن يكون من تلامذة مدرسة حمدان قرمط ، الذين حز في نفوسهم انتقال الإمامة من الإمام المستقر السابق الحسين إلى حجته سعيد الخير ابن الحسين بن عبد الله بن ميمون القداح ، أو أن فيروزا \_ على الأقل \_ لم يكن فى إخلاصه مع عبيد الله كما كان مع الإمام المستقر الحسين بن أحمد . وإلا فكيف نفسر فراره إلى اليمن ، وتركه إمامه عبيد الله يلاقى المتاعب وحده ، وهو الذى ساهم من قبل مساهمة فعالة في رفع منار الدعوة في عهد الحسين ، الإمام المستور ؟

أما البرنامج الذي وضعة داعي الدعاة فيروز لنفسه في بلاد الين، فيرى بعض علماء الإسماعيلية أنه حاول إغراء ابن حوشب، فلم يستطع، ولكنه وجد من ابن فضل قبولا لدعوته، فثار على ابن حوشب وعلى عبيد الله، بل ثار على المذهب الإسماعيلي، وعلى دين الإسلام، و واستحل المحارم، ورفض الظاهر، ودعا الناس إلى الإباحات. فلما اشتهر بذلك تعرأ منه ذلك الذي أفسده (أي فيروز) ... فحارب أبا القاسم (۱). ويرى بعض أنه احتال على ابن حوشب، وادعى له أنه رسول المهدى إليه، وأنه أتي ليعدا العدة معا لملاقاة جيوش المهدى الآتية من المغرب في البلاد المصرية. فلما أدرك أن حيلته لم تتم، وأن سره قد كشف، فر إلى ابن فضل، فكان منه ما كان مما سنقف عليه في الصفحات التالية (۲).

<sup>(</sup>١) النعان بر افتناح الدعوة الزاهرة من ٤٠ ( من المنتخب ) .

<sup>(</sup>٢) اليماني : سيرة جمفر الحاجب ص ١١٥ ( بجله كلية الآداب سنة ١٩٣٦ م )

ولكن متى تم ذلك على وجه التحقيق؟ لا نستطيع أن نقر مع ما ذكره القاضى النعان المغرف. من أن تورة على بن فضل الجدنى اليمي قامت قبل هرب عبيد الله إلى مصر، أى فى سنة ٢٩٦ه . ويكاد يكون ما ذهب إليه اليمانى الإسماعيلى أقرب إلى الصحة ، وهو أن الداعى فيروز قصد اليمن حقا فى سنة ٢٩٦ه . على أننا لانعرف على وجه التحقيق متى هرب فيروز إلى على بن فضل ، وترك تلميذه ابن حوشب ؛ كا لا نستطيع أن نتأكد من أن ثورة ابن فضل على ابن حوشب كانت إثر وصول فيروز هذا إليه ، أو بعده بكثير . والذى نعرفه هو أن فيروزا استمر فى صحبة ابن حوشب « إلى أن ورد كتاب المهدى ع . م مقرونا بكتاب الداعي أى على بمصر ، صهر فيروز ، وزوج ابنته ، يعرفان أبا القاسم كيف بكتاب الداعي أى على بمصر ، مهر فيروز ، وزوج ابنته ، يعرفان أبا القاسم كيف أبو القاسم ، فلم يدر أى الجهات سلك . ولم يزل يبحث عنه إلى أن بلغه أنه وصل إلى على بن الفضل وأهل بلده ، وأنه أفتنه وأفسده ؛ قلما علم أبو القاسم الداعي بموضعه ، وأنه أنه نقد ، وحام وأدهل بلده إلى نفسه ، وأنه أو القاسم وحارجهما مدة طويلة (۱) » .

من ذلك نستطيع أن نقول إن ابن فضل إنما ثار على ابن حوشب ، مدفوعا بتأثير داعى الدعاة فيروز ، ثم بميله هو إلى الاستبداد والزعامة ليستقل ببلاد اليمن . ولا غرو فهو يمنى لحما ودما . كما لا يبعد أن ابن فضل كان لا يرغب فى أن يعمل لحساب إمام ظاهر ، بل كان يود أن يظل يعمل لإمام مستور ، حتى يستطيع أن يحقق آماله وطموحه دون تدخل من إمامه الذى أصبح خليفة . ولا نستطيع أن

<sup>(</sup>۱) اليمانى: سيرة جعفر الحاجب ص ١١٥ . ترى فى هسده العبارة أن ابن حوشت لم يعرف شيئا عن فيروز إلا بعد أن مهد هذا الداعى الأمور لنفسه عند ابن فعنل ، فكون بجتمعا ااثرا على عبيد الله ، وعلى ظاهر الشريعة ، وعلى الدءوة الاسماعيلية نفسها . ولا يبعد أن يكون ذلك قد استنفد كثيرا من الوقت ؛ وإذن كيف نفسر مصاعدة ابن حوشب لابن فعنل حين كاد ينهزم على أبدى السفيين فى تهامة بعد سنة ١٩٩٩ ه ؟ قستطيع أن نقول إن ابن فعنل ، على الرغم من قبوله النجاء فيروز إليه بعد سنة ١٩٩١ ه ، ظل على ولائه لابن حوشب ، أو على الآذل كان يتظاهر مذلك ، حتى تم له فتتح صنعاء فى سنة ٢٩٩ ه ، ثم قكب بعد ذلك بقليل ، فأنجده ابن حوشب ، ولما كان ابن حوشب قد توفى سنة ٢٩٩ ه ، ثم قكب بعد ذلك بقليل ، فأنجده ابن حوشب ، ولما كان ابن حوشب قد توفى حسنة ٢٠٠ ه ، فان هذه الحرب بجب أن تكون قد وقعت بين سنتى ٢٩٩ ، ٣٠٠ ه .

نقول ، إن ابن فضل ثار على عبيد الله حين أدرك أنه حجة للامام ؛ لأننا لم نره في أثناء ثورته أو بمدها ينادى بمحمد بن إسماعيل ، وإنما تمثل بأبي سعيد الجنابي القرمطي الذي عمل على الاستقلال بملك أثله بيديه عن سادته الفاطميين ؛ لا لأنهم إسماعيليون أو قداحيون ، بل لأنه كان يرغب في أن يستمر في دعوته إلى إمام مستور لا إلى إمام ظاهر . وإنما فعل ذلك لأنه كان نفعيا، تقوم سياسته على استغلال الظروف لمصلحته الخاصة .

ويظهر أن ابن فضل هو الذي بدأ زميله ابن حوشب بالعدوان؛ فإنه لما خلع طاعة الفاطميين، وبعث بذلك إلى ابن حوشب، حذره هذا عاقبة أمره وقال له: ,كيف تخلع طاعة من لم تنل خيرا إلا به ، وتترك الدعا. له ؟ أوما تذكر ما بينك وبيئه من المواثيق والعهود؟ فلم يلتفت إليه(١) ، ولم يكتف ابن فضل بذلك ، بل أعلن الحرب على ابن حوشب ليخلص له ملك اليمن . وكاد يقضى على بذلك ، بل أعلن الحرب على ابن حوشب ليخلص له ملك اليمن . وكاد يقضى على أبنائه إليه . إلا أن ذلك الصلح لم يقض على النزاع الذي كان مستحكما بيمهما ، بل زاد هوة الخلاف اتساعا بين إسماعيلية اليمن ، فلم يعد ابن حوشب وأتباعه يثقون بإسماعيلية ابن فضل ، كما لم يعد ابن فضل وأنصاره يعتمدون على مساعدة ابن حوشب . ومن ثم أصبح الجميع هدفا لهجمات السغيين . ويظهر أيضا أن عبيد الله المندى لم يستطع أن يقوم في وجه هذا الثائر بعمل حاسم ؛ فترك أمره لتابعه المخلص ابن حوشب ، وانتهت الحرب على غير ما يشتهى عبيد الله ، فتم النصر لابن فضل . ولذلك يتهم بعض العلماء هذا الخليفة بقتل ابن فضل في النصر لابن فضل . ولذلك يتهم بعض العلماء هذا الخليفة بقتل ابن فضل في سنة س. س الخيل القرمطي من قبل (١) .

والخلاصة أن الثورة التي قامت في بلاد اليمن بعد قيام الدولة الفاطمية ، ترجع إلى أسباب كثيرة : منها ميل ابن فضل إلى الاستقلال . واستبداد عبيد الله بشئون الدولة والدعوة معا ، ووقوع ابن فضل تحت تأثير بعض الحانقين على الفاطميين . أضف إلى ذلك أن ثور ته كانت ثورة سياسية دينية ، حتى إنه اتهم بالزندقة والإلحاد،

<sup>(</sup>١) أنباء الزمن في تاريخ البين ( عطوط ) ص ٣١ .

De Goeje: Encyclopaedia of Religion and Ethics, vol. iii. (7) p. 224. s. v.

فسمى نفسه , رب العزة , ، وسمى ابنه , ابن رب العزة , . ومهما يكن من شى م فإن ابن فضل قد حفر قبره بيده ، بسبب ثورته على عبيد الله الفاطمى ، فمات مسموما على أيدى الفاطميين أو الحواشب ، وتعرض أبناؤه لغارات السنيين ، فلم يستطيعوا الدفاع عن أنفسهم ، وذهبوا من صفحة التاريخ .

# (ب) عبيد الله المهدى وأبناء المنصور

إن ماساد بين الفاطميين وبيت ابن حوشب (منصور اليمن) من علاقة ، ليكشف لنا عن سياسة عبيد الله الحقيقية ، التي سنها لنفسه ، والتي تنطوى على الاستبداد بكل شيء ، وإشعار الاشياع والاتباع بنفوذه وقوة شخصيته ؛ فلم يشأ أن يعترف بمبدأ الوراثة لبيت ابن حوشب ، الذي أخلص مؤسسه لعبيد الله وللائمة من قبله ، إخلاصا جعله موضع إعجاب الإسماعيلية جميعا . وكان تدخل عبيد الله في شؤن الحكم في بيت منصور اليمن ، كما كان النزاع الذي تفاقم بين ابن فضل وابن حوشب قبل ذلك من عوامل ضعف الدعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن .

مات ابن حوشب فی سنة ۲۰۰ ه (۱۶ م - ۱۹ م)، بعد أن أوصی بالاً سرمن بعده إلی ابنه الحسین و إلی تابعه المخلص عبد الله بن عباس الشاوری، و کان موضع ثقته کا کان رسوله الحاص إلی المهدی . و یبدو أن ابن حوشب کان یخشی عبد الله ابن عباس ، کا لا یبعد أن یکون قد أدرك میل المهدی إلیه فنص فی وصیته علیه و المهم أنه ترك بعمله هذا السبیل عهدة لتدخل عبید الله المهدی ، لان ابن حوشب لم یعهد لاحد باحد کم من بعده ، بل ترك وصیة تنم عن إخلاصه و و لائه لعبید الله و الفاطمیین . وقد جاه فیها : «قد أوصیت کما بهذا الامر فاحفظاه ، و لا تقطعا دعوة عبید بن میمون (۱) ، فنحن غرس من غرسهم ، ولو لا ناموسهم ، و ما دعونا به إلیهم ، ما صار إلینا من الملك ما قد نلناه ، و لا تم لنا فی السیاسة حال ؛ فعلیکما یکاتبة القائم منهم و استیراد الامر منهم . فأوصیکما بطاعة المهدی \_ یعنی عبید

<sup>(</sup>١) يقصد عبيد الله بن الحسين بن عبد الله بن ميهون القداح .

این میمون ، حتی برد أمره بولایة أحدکما ، ویکون کل واحد منـکما عونا لصـاحبه(۱) » .

ولما كانت سياسة عبيد الله ترمى إلى زعامة جميع العالم الإسماعيلي ، والتدخل فى شئون الدعوة الإسماعيلية ، وتوجهها كما يريد ، أو بعبارة أخرى لما كانت هذه السياسة ترمى إلى توجيه الدعرة في سبيل مصلحة الدولة ، رأى عبيد الله أن يقر ابن عباس الشاوري في الحكم مكان ان حوشب، وعزل أبناء المنصور . و لكن هذه السياسة فرقت أنصار الدعوة الخلصين لها في تلك البلاد؛ فقامت بينهم المؤامرات، وضعفوا ضعفا ظاهرا أمام أعدائهم ، فأخذتهم سيوف السنيين من كل جانب . وفي الحق أن سياسة التدخل التي سار علما عبيد الله المهدى في بلاد البمن ،كانت تختلف عن هذه السياسة التي سار علمها مع القرامطة في البحرين ، حيث اختار شخصاً من بيت أبى سعيد ، بعزله سعيدا و تو لية أبى طاهر ، وكلاهما من أبناء أى سعيد مؤسس الدعوة القرمطية . و بذلك التف القرامطة جميعًا حول أبي طاهر ، حليف عبيدالله، وعز علىأخيه سعيد المعزول أن يثور حتى لايهدم بيتهبيده . أما هنا ـ في بلاد الىمن ، فإن عزل أفراد البيت المنصوري ، الذي تفاني فيالدعوة الإسماعيلية ، منذ استقرت في تلك البلاد ، قد وضع الأمر في يد غيرهم ، وحز ذلك في نفوس كشير منهم، خصوصا ذوى المطامع منهم . فلم يهدءوا أو يستكينوا لحبكم عبيد الله . ولا يبعد أن يكون عبيد الله المهدى قد اتفق مع ان عباس الشاورى ، رسول ابن حوشب إليه ، على تو ليته الحكم ، قبيل و فاة المنصور ؛ لأن الشاورى لم يكد

<sup>(</sup>۱) يقول الخمادى اليمانى (كشف أسرار الباطنية ص ٣٩ ـ .٤): إن عبد الله بن عباس الشاورى كتب إلى عبيد بن ميمون المسمى بالمهدى بموت المنصور ، وهو يومثذ بمدينة بناها وسماها المهدية بالغرب ، وأفه قام بمدهبه بعد المنصور ودعا إليه ، وأنه لم يبق إلا استيراد الأمر ، ويسأله الولاية وعزل أولاد المنصور ، وخرج ولد المنصور نفسه إلى القيروان ، يسأله الولاية لنفسه ، ولا ينزع الأمر مهم يمد أبيهم ، وقد كانت قد وصلت هدايا ابن عباس وكتابه ، وولاء الأمر وكتب له . ولما وصل ابن منصور أمره بطاعة ابن العباس ؛ وبمث لابن المباس بسبع رايات ، فرجع المنصور إلى المين وقد يئس بماكان يرجو من الولاية ، فلقيه عبد الله بن عباس بنفسه وأهل دعوته ، فبجله وعظمه ، ولقيه أخره جمفر وأبو الفضل ، وبقية أولاد القرم على (أى ابن حوشب) ، مسألوه بما ورد به الامر ، فمرفهم بصرف الامر عنهم إلى عبد الله بن العباس دوئهم ، .

يبعث إلى المهدى بخبر موت المنصور ، وأنه قد قام بالأمر من بعده ، وأنه برغب في أن ينال رياسة الدعوة الإسهاعيلية في تلك البلاد دون أبناء المنصور .. حتى نرى المهدى يوليه هذه الرياسة مكان ابن حوشب ، ويحقق له جميع آماله ومطالبه . ولم يكن الآمر كما ذهب إليه الجندى في كتابه , السلوك ، ، من أن الشاورى بعث إلى المهدى برسالة على يد أحد أبناء المنصور ، لأنه لا يعقل أن يكون هذا الداعى الجرى. بمثل تلك السذاجة ، فيرسل رسالة فيها عزل أبناء المنصور على يد أحد أبنائه . ويظهر أن ما ذكره الحمادى اليماني أقرب إلى الصواب ، حيث يذهب إلى القول بأن الشاورى أرسل إلى المهدى يطلب الحمم لنفسه ، وأن أبناء المنصور وعين الشاورى دونهم (۱) .

ومعنى ذلك أن المهدية أخذت تقلد من تريد من أتباعها رياسة الإسماعيلية فى البلاد المختلفة ، وأن عبيد الله أراد أن يشعر كبار دعاته وأبناه هم ، أن الرأى الأخيرله وحده دون سواه . ولكنه نسى أنه بتوليته الشاورى إنما ألقى بذور الشقاق فى ذلك البيت ، الذى ظل على ولائه له ولآبائه وأثمته من قبل ؛ فضعفت قوة الإسماعيلية فى المين أمام السنيين ، إذ حنق أحد أبناه المنصور على عبيد الله لإمعانه فى الاستخفاف بهم ، وعمل على إذكاه نار الثورة على ذلك النظام الذى وضع أساسه فى بلاد الهين ، واغتصاب عرش الدعوة فيها من حليفه ، ولم يستمع لنصيحة أخيه الداعى المشهور جعفر بن المنصور ، صاحب المؤلفات الكثيرة ، حين قال له : وإن أمر نا إذن يتلاشى ويزول ملكشا . و تفترق هذه الدعوة ، و يذهب الناموس الذى نمسناه (٢) على الناس ، فلا تحدث نفسك مهلاكه فتهلك ، (٣) .

ولم يكتف الحسن بن منصور البين بما فعل ، بل جر النكبات على نفسه ، وعلى بيته ومذهبه ، وعلى الإسماعيلية جميعا ، حين أعلن ارتداده عن المذهب الإسماعيلي،

<sup>(</sup>١) الحمادي العماني : كشف أسرار الباطنية ص ١٠٠٠

 <sup>(</sup>٢) نمس المدر كيتمه ، ونمس بين القوم أفسد وأغرى ، والمقصود النظام الذى وصنع المشر الدعوة الاسماعيلية .

 <sup>(</sup>٣) الحادى · كشف أسرار الياطنية ص ٤٠ .

واعتناقه المذاهب السنية ؛ و بعبارة أخرى ، فإن الحسن بن منصور لما تخلص من الشاورى ، اعتقد أن الأمور قد استقرت فى يده ، فجمع ، الرعايا من أقاصى البلاد وأدانيها ، وأشهدهم على نفسه أنه قد خرج من مذهب القرامطة (١) إلى مذهب أهل السنة ؛ فأحبه الناس ودانوا له ، وقتل القرامطة الذين حوله ، وشردهم فى كل ناحية (٢) ، .

لم يكن هذا كل ما حدث من تدخل عبيد الله في شئون الدعوة باليمن ؛ فإن المذهب الإسماعيلي \_ كما نعلم \_ مذهب سرى ، والدعوة إليه سرية كذلك . ومن أخطر الأمور على المذاهب السرية والدعاية إليها ، أن ينتقض عليها أنصارها الذين ، يعرفون أسرارها و دخائلها . وهذا ما حدث للمذهب الإسماعيلي ، والدعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن إثر ارتداد الحسن بن منصور عن هذا المذهب ورجوعه إلى الإسلام ، إذ أخذ يتتبع الإسماعيلية \_ أنصاره بالأمس \_ تتبعا لا هوادة فيه ، وأبادالسوادالاعظم منهم . وفي الحق أن الحسن بن منصور أخطأ فيافعل، بإبادته الإسماعيلية وأبادالسوادالاعظم منهم . وفي الحق أن الحسن بن منصور أخطأ فيافعل، بإبادته الإسماعيلية الذين كانوا يدينون بعقائد الفاطميين ، لأنه أصبح هو وأنصاره الذين خرجوا على المذيب كانوا يدينون بعقائد الفاطميين ، لأنه أصبح هو وأنصاره الذين السنيين الطموحين ، المذهب الإسماعيلي و دخلوا في الإسلام طعمة لأمراء المسلمين السنيين الطموحين ، وللزيدية الشيعيين أيضا ، فقتلوه ، شم تتبعوا أبنا ، ه وإخوته وغيرهم من الأنصار ، الذين ظلوا على ولائهم لعقائد هذا المذهب ، حتى إنه لم يبق من الإسماعيلية من الذين ظلوا على ولائهم لعقائد هذا المذهب ، حتى إنه لم يبق من الإسماعيلية من اثباع النصر .

وكان من أثر اندفاع الحسن و تقلبه فى سياسته ، أن فر أخوه الداعى جعفر ابن منصور إلى بلاد المغرب ، بعد أن أخفق فى إقناع أخيه بالعدول عن الدخول فى المذاهب السنية واضطهاد الإسهاعيلية . يقول الجندى فى كتابه , السلوك » عن الحسن و أخيه : , فدخل عليه أخ اسمه جعفر ، فنهاه عما فعل وقبحه ، فلم يلتفت الحسن و أخيه : , فدخل عليه أخ اسمه جعفر ، فنهاه عما فعل وقبحه ، فلم يلتفت إلىه ، فرج مغضبا ، وقصد المهدى إلى القيروان (٣) ، فوجده قد توفى ، وقام بعده ابنه القائم ، وذلك سنة اثنتين وعشرين و ثلثمائة ـ أعنى موت المهدى وقيام القائم ،

<sup>(</sup>١) يقصد بذلك المذهب الاسماعيل .

<sup>(</sup>٢) أنباء الزمن في تاريخ اليمن ص ٣٥٠

<sup>(</sup>٣) الصواب إلى المهدمة

فلبث ابن منصور عنده . تم إن أخاه قتل أهل مذهب أبيه وشردهم ، حتى لم يبق حوله منهم إلا من لا يُدعرف (١) ، . من ذلك نرى أن عبيد الله أدرك مغبة سياسته التي سلكما مع بيت المنصور في بلاد اليمن ، وأنه أعطى القوس لغير باريها في هذه البلاد ، كما أدرك أنه كان ينبغى أن يحتفظ بالعرش في بيت ابن حوشب الذي يقر له الشاوري وسواه بالزعامة . وأما تركه الرؤساء الاصليين و تعيين أتباعهم في المكان الذي يجب أن يحتله هؤلاء الرؤساء ، فإنه يدل على عدم وقوفه على مبلغ رواج الدعوة في بلاد اليمن ، التي لا يستطيع أن يشرف عليها و يعمل على تنفيذ سياسته وأوامره فها بسبب بعدها عن بلاد المغرب .

وإن ضعف الإسماعيلية الحواشب بسبب تدخل عبيد الله ، يكون فصلا ممتعا في تاريخ العلاقة بين الإسماعيلين بعضهم مع بعض من ناحية ، وبين السنيين والربدية وبين الإسماعيلية من ناحية أخرى . ذلك أن بيت اس حوشب ثار على داعى دعاة المهدى في بلاد اليمن - كما رأينا - ولم يستطع هذا البيت أن يحتفظ بوحدته وبعقائده الإسماعيلية ، فانقسم على نفسه : فمنهم من فر من اليمن ، ومنهم من لقى حتفه على أيدى السنيين ، ومنهم من ارتد عن المذهب الإسماعيلي إلى أن الحسن بن منصور اليمني لم يجن من ورا د ذلك شيئا ؛ فقد اعتبره المسلمون السنيون زنديقا بجب قتله حتى بعد توبته ، وعدوا فتاله جهادا في سبيل الله ؛ ولذلك تآمر عليه حلفاؤه من الأمرا السنيين وقنلوه ، وتعرض أهله وذووه للإخطار ، « فو ثب عليهم المسلمون من أهل المغرب (٢) ، فقتلوهم الصغير والكبير ، وسبوا حريمهم ، ولم يبقوا على وجه الأرض من الكافرين وقالوم العنور عقب يعرف (٢) ،

<sup>(</sup>١) عمارة اليني : تاريخ الفرامطة بالين س ١٥١

<sup>(</sup>٢) يقصد بذلك أهل الجهات الغربية من بلاد الين .

<sup>(</sup>۲) الخادى: كشف أسرار الباطنية ص ٤٠، ولا نعرف من أبنا، ان حوشب غير جمفر بن منصور الداعى، الذي عمر حتى أدرك الحكم الفاطعى في مصر ، ومع ذلك فان مناك في الهين اليوم جماعة يعرفون باسم وو الحواشب ،، ولا تدرى إن كان هؤلاء من عقب المنصور أومن أتباعه ، أو أنهم لا يمنون إليه بصلة . وفي هؤلاء يقول سيخائيل شاروبيم في كمتاب وو التاليد في مذهب أهل المتوجيد ،، ص ٢٢ : وو لا ين حوشب بالهين فحدة و بطن ، أو هي قبيلة يقال لها المواشب ، وهي مستقلة ومستبدة يحكم نفسها محالفة للدولة الانجلارية، ،

من ذلك نرى أن الذى خلف الحسن بن منصور اليمن في رياسة جماعة الإسماعيلية الذين ارتدوا إلى المذاهب السنية ، رجل عريق من بيت إسماعيلى ، ساهم أبناؤه مساهمة جدية فى إقامة المذهب الإسماعيلى ببلاد اليمن ، ويسمى هذا الرئيس إبراهيم بن عبد الحميد السباعي . وقد نهج هذا الزعيم الإسماعيلى المرتد ، نهج الحسن بن منصور ، فأعلن للملا ارتداده عن المذهب الإسماعيلى . ولم يكتف بذلك ، بل خطب على منابره للخليفة العباسي ، لا الفاطمى ، وأعاد بعمله هذا مافقده العباسيون من نفوذ فى بلاد اليمن منهذ أمد طويل ، واشتد إبراهيم فى طلب الإسماعيلية المخلصين لعبيد الله المهدى وخلفائه . والحق أنه جعل ، يتبع القرامطة ، يقتلهم ويسيى ذراريهم ؛ فبق منهم قليل فى ناحية جبل مسور (١) ، فأقاموا قرمطيا منهم . . . فسمع به إبراهيم بن عبد الحميد ، فرج إليه فقتله ، وتفرق من بقى من أصحابه إلى عمان . . . وانهكتم أمرهم من إبراهيم أن .

وقد بقيت زعامة الإسماعيليين الحقيقيين في غير بيت ابن حوشب ، وأمعن هؤلاء في التخفي ، وكانوا على اتصال دائم بخلفاء عبيد الله الفاطمي . وقد قاسوا من هذه المحنة زمنا طويلا ، حتى بعثهم الصليحيون (٣) بعثا جديدا في عهد الخليفة المستنصر الفاطمي ، وذلك في القرن الخامس للهجري . وأما الإسماعيلية الذين اعتنقوا المذاهب السنية ، فقد انعقد لواء الرياسة بينهم في بيت إبراهيم بن عبد الحبيد ، وأخذ الضعف يدب فيهم ، حتى انمحوا من صفحة التاريخ في الدور الفاطمي المغربي . ومحرب فيهم ، حتى انمحوا من صفحة التاريخ في الدور الفاطمي المغربي .

من هذا كله فستطيع أن نقول إن عبيد الله قد أحدث الفرقة في صفوف. أنصاره ببلاد اليمين ، وبذلك فقدت الدولة الفاطمية الأمل في الاعتباد على الفرع.

·(17-r)

٠ (١) من أعمال صنعاء اليمن ، يقمع جنوبي صنعاء بستة أميال . أنظر معجم البلدان لياقوت .

<sup>(</sup>٢) الحمادى : كسشف أسرار الباطنية ص ٤١ .

<sup>(</sup>٣) فسبة إلى على بن عمد الصليحي ( ٥٥٪ ه ) ، داعى المستنصر في اليمن ، وهو أول من أسس. دولة الصليحيين ، التي أخلصت لحلفاء الفاطميين وخصوصا المستنصر والمستعلى والآمر ، ولا يزال بقاياهم على إخلاصهم للامام الطيب بن الآمر وأبنائه حتى اليوم ، ويعرف أنباع هؤلا. في أيامنا همذه باسم الهرة ، وم قسمان : قسم يعرف بالداودية ، وينتشر سرادهم في الهند ، وقسم يعرف بالسليمانية وينتشر سوادهم في الهن .

الإسماعيلي اليمني في الهجوم على مصر ؛ إذ لو قدر له أن يظل قويا كما كان في عهد ابن حوشب ، لتقابلت جيوش الإسماعيلية في المغرب والبحرين واليمن في مصر ، واستطاع الفاطميون أن يستولوا عليها قبل استيلاء جوهر الصقلي عليها بزمن طويل .

### ٣ \_ عبيد الله والدعوة الاسماعيلية في فارس

كانت الدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله ( ٢٩٣ – ٣٣٢ هـ) في بلاد فارس وشرقى المملكة الإسلامية ، استمرارا لماكانت عليه حين كان يقوم بعمل الحجة ، ثم الإمام المستور ، وقد رأينا على رأس الدعوة في فارس وبلاد المشرق ، في أخريات القرن الثالث الهجري ، جماعة من العلماء الافذاذ ، كما رأينا رواج نظرية المهدى المنتظر ، وانتشار الدعوة الإسماعيلية في أما كن كثيرة ، وعلى الاخص في البلاد النائية عن حاضرة العباسيين .

ومما يلفت النظر في انتشار الدعوة في فارس ، أن فكرة المهدى المنتظر قد ضعفت بظهور عبيد الله ، وأنها لم تعد تجد رواجا بين الإسهاعيلية في هذه البلاد ، يولون الإسهاعيلية في هذه البلاد ، يولون الخليفة عبيد الله كثيرا من الاحترام والتقديس ؛ فكانوا يعتقدون أن قيام الدولة الفاطمية في بلاد المغرب على يد عبيد الله خطوة سوف تلوها خطوات كثيرة تؤدى إلى سيادة المذهب الإسهاعيلي والدولة الإسهاعيلية ، في كافة أرجاء المملكة الإسهاعيلي والدولة الإسهاعيلية ، في كافة أرجاء المملكة دائما على تقديس عبيد الله ، وتضفى عليه من صفات التقديس شيئا غير قليل ، حتى يا المستجيبين قد رموا المذهب الإسهاعيلي في هذه البلاد بالزندقة والمنكذفر . في كان المدعود في فارس يبالغون في تصوير أئمة الفاطميين الخلفاء ، وخصوصا عبيد الله ، ويحد هؤلاء الدعاة من الفرس أذنا مصغية في تصديق هذا الغلو ، على عكس ماكان عليه الدعاة والمستجيبون في المغرب . ونحن نرى إقرارا رسميا من الخليفة القائم عليه الدعاة والمستجيبون في المغرب . ونحن نرى إقرارا رسميا من الخليفة القائم عليه الفاطمي ( ١٩٣٤ ه ) يؤيد أن هناك جماعة من الدعاة يرمون الفاطميين بأنهم يدعون علم الغيس على الناهيب . يقول المعز لدين الله رادس الله عرفية في سمعت القائم بأمر الله عرفياتية يقول

فى قوم عن الدعاة بلغه أنهم غلوا فيه وفى آبائه الأئمة الصادقين ، صلوات الله عليهم أجمعين ! وقالوا : إنهم يعلمون الغيب ، فلعنهم ، وقال : هؤلاء الصادون عنا ، المكاذبون علينا . والله ما أرادوا بما وصفونا به إلا تكذيبا لنا ، وإبعادا للناس عنا ، لانهم إذا وصفونا لهم بما ليس فينا ، فلم ير الناس ذلك عنا ، ولا وجدوه عندنا ، لم يروا أنا أئمة ، (١) .

وليس من شك فى أن هؤلاء الدعاة من الغلاة كانوا من الفرس ، وأن رعاياهم ، فى عهد القائم وفى عهد عبيد الله من قبله ، الذين كانوا يتصلون بهم اتصالا وثيقا ، لا يعرفون فيهم هذا الغلو المذهبي ، من العلم بالغيب والحلول فى البشر ، وما إلى خلك . ولم نذهب بعيدا ؟ فقد تأثرت جميع البلاد التى انتشر فيها الإسلام والتى لم تكن عربية وعلى الآخص فى فارس ، تأثرا واضحا بالعقائد الفارسية القديمة ، ذرادشتية كانت هذه العقائد أو مانوية أو مزدكية . أضف إلى ذلك نظرية تقديس الملوك الى كانت سائدة فى بلادهم فى عهد الأكاسرة ، فكان لهذا أثره فى فارس فيا يتعلق بعيد الله المهدى .

وكان الداعى أبو حاتم الرازى ( ٣٢٣ ه ) يصرح بقرب ظهور المهدى ، بل لقد عين زمن هذا الظهور في البلاد التي انتشر فيها نفوذه ، وخصوصا في بلاد الديلم والجبل وغيرهما . فلما انقضى الزمن الذي حدده ، ولم يظهر الإمام ، ثار كشير من الناس عليه ونادوا ببطلان مذهبه ، ورموه بأنه دين متروك لا غير (٢) . وقد خلق الرازى في محيط الدعوة الإسهاعيلية مبدأي الستر والظهور (٣) ، وبحثهما بحثا علما مستفيضا .

وبما تمتاز به الدعوة الإسهاعيلية فى فارس فى عهد عبيد الله ، أنها لم تتركز فى أقاليم خاصة بها ، كما كانت الحال فى بلاد البحرين أو فى بلاد اليمن ؛ بل كانت منتشرة فى عامة البقاع ، ولكنها لم تكن منتشرة انتشارا كافيا ، بحيث تغمر هذه البلاد وتسود عقائدهم ، وتتمثل فى أفكارهم ؛ بمعنى أن أنصار هذه الدعوة كانوا أقلية

<sup>(</sup>۱) النعان : المحالس والمسأبرات ( غفاوط ) - ۱ من ۷۷ – ۸۷ ·

<sup>(</sup>٢) نظام الاك : سياسة نامه ج ٢ ص ٢٧٤ .

Islamic Culture (1937), p. 217. (r).

إساعيلية تعيش في وسط أكثرية ساحقة من السنيين أو تمن لا يدينون بالمذهب الإسماعيلي . ولذلك لم تستطع الدعوة هناك أن تنجب دعاة محاربين يتصفون بصفات أبي عبد الله الشيعي وأبي سعيد الجنابي أو ابن حوشب وابن فضل ، بل كانت هذه الدعوة تتجه إلى أساليب الإقناع العقلي والثأثير في المستجيبين عن طريق العلم والتثقف . ومن ثم حمل لواء الدعوة لعبيد الله المهدى في هذه البلاد علماء أجلام ، وفلاسفة أمجاد مثل أبي حاتم الرازى ، والنسني ، والسجزى وغيرهم ، ممن اتخذولم الفلسفة وسيلة للاقناع ، فتفوقوا على منافسيهم من السنيين خاصة ، حتى طلب سكان طبرستان النجدة العلمية من بغداد (١) . واستغل هؤلاء الدعاة مذهب التعليم المشهور عند الإسماعيلية ، وهو أن الإمام ـ ظاهرا أومستورا ـ مصدر الحقيقة التي يمكن أرب يستمدها المرء منه مباشرة أو عن طريق دعاته ، ولا سيا في الاقطار النائية .

وكان هؤلاء الدعاة العلماء يبذلون جهودا كبيرة لجذب كبار الأمراء إلى وعيمهم عبيد الله . فهرى الداعى النسنى ( ٣٣١ ه ) يجذب إلى هذا الخليفة الفاطمى نصر بن أحمد السامانى ( ١٠٠٩ – ١٠٧٩ ه ) عدو الإسماعيلية اللدود ، الذى قتل أستاذه (أى أستاذ النسنى) الحسين بن على المروروزى . ويأخذ منه دية أستاذه ويرسلها إلى عبيد الله الفاطمى ، ليبرهن له على إخلاصه للدعوة الإسماعيلية حوة الفاطميين (٢) . وكان من أثر التفاف دعاة الفرس حول عبيد الله الخليفة ، أن استطاعوا جذب كبار الأمراء السنيين إليه، حتى لقد غلا بعض فاعتقدوا أن نصر ابن أحمد السامانى أمير خراسان وبلاد ما وراء النهر ، ومرداويج الديلمي ، أمير طبرستان ، ويوسف بن أبى الساج ، أمير آذربيجان ، كانوا على اتصال وثيق بعبيد الله ، وأنهم كانوا يعملون على إزالة الخلافة العباسية . ولذلك بعث نصر بن أحمد على ما رأينا \_ إلى المهدى يقول : وأنا في خمسين ألف مملوك يطيعو ننى ، وليس على المهدى بهم كلفة ولا مئونة ، فإن أمر في بالمسير سرت إليه ، ووقفت بسينى ومنطقتى بين يديه ، وامتثات أمره ... وكتب إليه مرداويج الجبلى بمثل ذلك ، وكتب إليه بين يديه ، وامتثات أمره ... وكتب إليه مرداويج الجبلى بمثل ذلك ، وكتب إليه بين يديه ، فوقع على ظهر بين يديه ، فا الساج ... وأنف خدوا رساهم مع الأموال إليه ، فوقع على ظهر

<sup>(</sup>١) نظام الملك : سياسة نامه جم ص ٢٧٤ .

۲٦١ أب النديم : الفهرست ص ٢٦٦ .

كتبهم ؛ الزموا مراكزكم ، لكل أجل كتاب (١) ، وهذا يدلنا على ماكان هذاك من علاقات مودة وصفاء ، بين هؤلاء الأمراء الذين أخلصوا للدعوة الفاطمية ، وبين عبيد الله المهدى رئيس هذه الدعوة . والحق أن الدعوة الفاطمية في بلاد المشرق كانت قد استقرت في عهد عبيد الله ، في بلاد ماوراء النهر ، وفي طبرستان . ولولا أن بعض الأمراء السنيين تنبهوا إلى خطرها ، لما تردد هؤلاء المشارقة في القيام بنفس الدور الذي قام به أبو مسلم الخراساني من قبل . ولكن المحنة العظمي التي حلت بطائفة الإسماعيلية ، أتباع عبيد الله المهدى بالمشرق في سنة ٣٣١ه ، حالت دون تحقيق هذا الحلم الجميل .

#### أشهر دعاة عبيرالله في بلاد المشرق:

أنجبت الدعوة الفاطمية في المشرق في عهد عبيد الله المهدى دعاة علماء . كان لهم شأن كبير في عالم الدعوة وفي عالم الأدب والفلسفة والتأليف ، حيث أخذوا على عائقهم التفاني في الدفاع عن الدعوة بالقلم واللسان ، والعمل على جذب العامة والأمراء بنفس هذا السلاح العلمي الخطير . ومن هؤلاء الدعاة :

### أبو حاثم الرازى (۳۲۲ ۵ )

ويسميه الإسماعليية سيدنا أباحاتم عبد الرحمن الوازى الور سنانى ، وكان داعى الإسماعيلية فى بلاد المرى ؛ ويمثل نشاط الدعوة الفاطمية فى عهد إمامة عبيد الله وخلافته . وقد تأثر إلى حد كبير بمدارس الدعوة التى أسسها عبيدالله المهدى في شمال إفريقية ، واستغل رواج هذه الدعوة فى بلاد فارس منذ أيام عبدالله القداح ، فدخل كثير من أهالى هذه البلاد فى المذهب الإسماعيلى ، وجعل أبوحاتم , مجاله الحيوى ، طبرستان وأصفهان وأذر بيجان ، حيث تولى رياسة الدعوة فيها ، وأخذ على عاتقه إرسال دعاته إليها . ويمتاز بعذوبة لفظه ، وحسن بلاغته ، حتى إنه استطاع أن يستميل إليه المروروزى أمير الرى ـ وكان سنياً ـ وأدخله فى مذهبه (٢). ودأب على إخضاع أمراء هذه البلاد لدعوته والدخول فى طاعة عبيد الله ؛ وأصبح بذلك

<sup>(</sup>١) حسن أبرهم : الفاطميون في مصر سن ٧٤ -

<sup>(</sup>r) نظام الملك : سياسة نامه ج ٧ ص ٢٧٢ .

علما من أعلام السياسة والدين . يقول پول كراوس (١) : «كان أبو حاتم من كبار دعاة الإسماعيلية ، واشتهر بدعوته إلى المذهب الفاطمى ، ولعب دورا عظيما فى الشئون السياسية فى طبرستان والديلم ، ولا سيما فى أصفهان والرى ، حتى استجاب له جماعة من كبار الدولة مشل أسفار بن شيرويه ومرداويج (٢) القائد وغيرهما » . وكان لجمود أبى حاتم أثر فعال فى اتصال مرداؤيج بعبيد الله . ولا غرو فقد كان هؤلاء الدعاة من العلماء المشارقة سفراء عبيد الله المهدى إلى أمراء المشرق وعامته .

ويرى بعض السنيين أبا حاتم الرازى بكشير من التهم ، فيذهبون إلى أنه باطنى زنديق . ويرميه بعض آخر باعتناق مبادى الثنوية والدهرية (٣) ، بأن الذين يقولون بأن العالم لا نهاية له . وهذه اتهامات يرى بها السنيون جميع دعاة الإسماعيلية تقريبا ومهما يكن من شيء فإن هذه الاتهامات لا تقلل من أهمية أبى حاتم ، فقد كان علما من أعلام النهضة العلمية الإسلامية في فارس في القرن الرابع الهجرى ، كا استغل هذه النهضة ذاتها في الإشادة بإمامة عبيد الله المهدى وتقديسه . على أننا نستطيع أن نذهب إلى القول بأن أبا حاتم وأقرانه من الدعاة العلماء ، كانوا يلجئون إلى هذه الناحية العلمية الفلسفية البحتة ليستتروا وراءها ، ويعملوا في الحفاء على نشر آرائهم المذهبية . وكان كل منهم يهتم بإخفاء أى اتصال بالمدرسة الإسماعيلية القديمة ، ولا سيا المذهبية . وكان كل منهم يهتم بإخفاء أى اتصال بالمدرسة الإسماعيلية القديمة ، ولا سيا لأنهم جميعا يقولون عذهب التعليم ، ويدعون أن الأمام مصدر المعرفة وحدد . وساعده على تحقيق وغباتهم أنهم كانوا يقصدون في كثير من الاحيان الجهات التي لم يكن الإسلام قد تغلغل فيها أو تأصل في نفوس أهليها ،

<sup>(</sup>١) رسائل فلسفية س ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) مرداویج : مقدم الدیلم ، وکانوا جمیعا پمیلون للشیعییں . ومن قواده علی بن یویه رأس البرجمیین . یقول هیه السیوطی ( تاریخ الحلفاء ص ٢٥٩ ) : کان , ریرید قصد بغداد و آنه مسالم لصاحب الجوس ، وکان یقول بر آنا أرد دولة العجم و آسحی دولة العرب ، . کما کان علی صلة بعیبد الله الفاطمی ، فهاداء و عرض علیه مساعدته حیث ، بعث بالرسل مجملون المال الکشیر للهدی فی شمال إفریقیة ، فهادا و رغبته فی الدخول فی طاعته ، ، حسن ا رهیم : (الفاطمیون فی مصر ص ۸۳) ، ومات سنة ۲۲۲ بعد أن فتح الری و أصفهان وطرد سیده أسفار .

 <sup>(</sup>٣) البغدادى الفرق بين الفرق ص ٢٦٧ ، ابن النديم : الفهرست ص ٢٦٦ ، و نظام الملك : سياسة نآمه ج ٧ ص ٢٤٧ .

أو يقيمون بين قوم لا علم لهم بالجدل والنقاش الديني الذي برع فيه هؤلا. الدعاة العلماء(١).

ولما كان أبوحاتم الرازى قد عاصر عبيد الله إماما وخليفة ،كانت له نظريات كثيرة فى مبدأى الستر والظهور ، حتى قالوا عنه : إنه أول من وجه هذي المبدأين فى الإسلام توجيها جديدا . وعلى الرغم من أن إخوان الصفاء كثيرا ما أوردوا فى رسائلهم الفظى «الكشف والستار» (أو الستر) ، لم يقصدوا بهما حكما قال الدكتور حسين الهمدانى - ماكان يقصده أبو حاتم ، كما فعل الفلاسفة الإغريق الآخرون بذكرهم معانى الكشف والستر ، بخلاف ما يقصده الإسماعيلية (٢) ، الذين ذهبوا بذكرهم معانى الكشف والستر ، بخلاف ما يقصده الإسماعيلية (٢) ، الذين ذهبوا والذي ينشط فيه دعاته فى نشر الدعوة . وأما دور الظهور أو الكشف الإمامي ، فيو الدور الذي تشرق فيه شمس الإمامة على الكون ، فيظهر الإمام المستور ، كما ظهرت الشمس من مغربها بظهور المهدى .

ومن أهم مؤلفات أبي حاتم الرازى: كتاب , الزينة ، ويحتوى على ١٢٠٠ صفحة . وقد أهداه إلى الخليفة القائم الفاطمى ؛ وتناول فيه الأمور الفقهية ، وفلسفة ما وراء الطبيعة ، وبعض موضوعات أخرى كالفرق الدينية ، والمعلومات الجغرافية القيمة . ويقول الإسماعيلية إن ذلك الكتاب يبحث فى اللغة وحدها ، ولذلك لا يعدونه من كتبهم السرية . قال أبو حاتم فى مقدمته : , هذا كتاب فيه أسماء واستفتاحات ألفاظ ، وعبارات من كلمات عربية يحتاج الفقهاء إلى معرفتها ، ولا يستغنى الأدباء عنها ، وفى تعلمها نفع كبير ، وزينة عظيمة لكل ذى دين ومروءة ، (٣) . ومن مؤلفات الرازى كتاب , أعلام النبوة ، ، ويعد من أهم كتب فلسفة المذهب الإسماعيلي . وقد تناول فيه المكلام على نظريات الإسماعيلية فى الرسل ، وفى الله تعالى ، وفى النفس والهيولى والزمان والمكان ، وغيرها . وفى هذا الكتاب يرد الرازى على أحدالزنادقة الملاحدة . ولايقل كتاب , الإصلاح ، هذا الكتاب يرد الرازى على أحدالزنادقة الملاحدة . ولايقل كتاب , الإصلاح ،

<sup>(</sup>١) الدكستور مله شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ١ ورنة ٢٤٧ .

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, pp. 32-33. (7)

Ibid. (r)

أهمية عن هذه الكتب وقد ذكره حميد الدين الكرمانى ، داعى الخليفة الفاطمى الحاكم بأمر الله فى فارس ، ويتكون من . . . صفحة ، وترجع أهميته إلى ماأورده المؤلف من تأويل الآيات القرآنية ، وما ذكره عن الانبياء (١). ويذكر ابنالنديم (١) له كتاب , الجامع ، ، وليس له الآن وجود . كما أنه غير معروف للبهرة . . . الإسماعيلية .

من هذا كله نرى كيف ساهم أبو حاتم الرازى فى الإشادة بعبيد الله المهدى ودولته ، وفى النهضة بالمذهب الإسماعيلى فى شرق المملكة الإسلامية ؛ كما ساهم فى عيط الثقافة الإسلامية عامة ، فتسكلم فى الفلسفة واللغة والتفسير والفقه وما إلى ذلك ، وحاول فى هذا كله أن يشرح نظريات الإسماعيلية ومبادئهم . ومع هذا فإن هذا العالم لم يسلم من اضطهاد السنيين ، وخاصة الديالمة ، واضطر إلى الاختفاء فى أخريات حياته ، ومات على ما يقال فى سنة ٢٧٣ ه بعد تولية الخليفة الفاطمى القائم بقليل .

#### ۲ - السفى ( ۲۳۱ ه ) ٠

ومن هؤلاء الدعاة العلماء أبو عبد الله بن أحمد النسنى البرذعي الذي قتل في سنة ١٣٩١ ه، في غضون المحنة الكبرى التي ألمت بإسماعيلية المشرق وكان قد تتلمذ على الداعي الأمير الحسين بن على المروروزي ، داعي خراسان ، وكان الحسين قد استجاب للداعي غياث ، كما كان من أعظم تلامذته علما ودراية . وقد تهج النسنى نهج أستاذه المروروزي في التقرب إلى أمراء عصره ، وإلى كبار القواد في حكومة نصر بن أحمد الساماني ، فلم يتوان النسنى في أداء مهمته على أكمل وجهه ، حتى استطاع أن يجذب إلى الإسماعيلية كثيرين من أهالي خراسان : ولم يكستف بما أحرز من نجاح في هذه السبيل ، بل عبر نهر جيحون و اتجه إلى بخارى ، حيث نجيح من نجاح ها ثلا . وكان طؤلاء الأمواء جميعا الفضل في معاونة النسنى ببخارى ، حتى ، حتى

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, pp. 32-33. (1)

<sup>(</sup>٢) أأفهرست ص ٢٤٦ .

تحو لك كثير من رجالاتها إلى المذهب الإسماعيلى ؛ و بفضل هؤلاء و جدالنسفى طريقه إلى قلب نصر بن أحمد ، الذى رحب بمبادئه وطلب رؤيته . وكانت هذه فرصة فريدة تمكن بها النسفى من جذب نصر بن أحمد ورجاله إليه . وكان نصر من أكبر معارضى المذهب الإسماعيلى ، فقبض على أستاذ النسفى وسجنه حتى مات ـ على ما تقدم . وقد استغل النسفى كل هذا للاشادة بزعامة عبيد الله المهدر ، فطلب دية أستاذه ، ومقدارها ه ١١ ألف دينار ليرسلها إلى الخليفة الفاطمى ، فكانت موافقة الأمير نصر بن أحمد الساماني على دفع هذه الدية دليلا على إخلاصه للذهب الإسماعيلى أولا ثم لعبيد الله المهدى ثانيا (١).

والحق أن علاقة الدسنى بالبيت السامانى تكوّن فصلا ممتعا فى تاريخ الدعوة الإسماعيلية ببلاد المشرق فى عهد عبيد الله الفاطمى ؛ فقد أصبح هذا الداعى العالم صاحب الأمر والنهى فى دولة فصر بن أحمد السامانى ، واستغل هذا المركز الممتاز وضاعف جهده فى جذب الناس إلى المذهب الإسماعيلى سرا وجهرا ، مما أثار عليه حفيظة كبار رجال الدولة السامانية من السنيين ، وخصوصا بعض القواد والعلماء الذين أخذوا يكيدون له ولانصار المذهب الإسماعيلى .

ويما آل إليه مصير النسنى، نستطيع أن نتبين مدى تغلغل المذهب الإسماعيلى في خراسان وبلاد ما وراء النهر ، كما نستطيع أن نشاهد لونا من ألوان إخلاص الدعاة لمذهبهم ولخليفتهم الفاطمى ، كما نستدل على مدى ما كان يعانيه الدعاة المخلصون من عنت واضطهاد . فيرى ابن النديم (٢) أن نصر بن أحمد الساماني ندم في أخريات حياته على اندفاعه وراء النسنى ؛ ولما مات جمع ابنه نوح الفقهاء لمناظرته ، فلما أفحموه ، قتله وقتل معه كثيرين من رؤساء الدعاة ووجوههم من قواد نصر الذين دخلوا في المذهب الإسماعيلى ، ومزقهم شر يمزق .

بيد أن نظام الملك يرى أن قواد نصر من السنيين دبروا مؤامرة خطرة على العرش الساماني، لا نضمام صاحبه إلى المذهب الإسماعيلي ، و تقربه من الإسماعيلية أنصار هذا

<sup>(</sup>١) الدكتور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ، ورقة ٢٤٦ - ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الفهرست من ٢٢٦.

المذهب. وقد استقر رأيهم على اغتصاب ملكه ، ووضع العرش في يد كبير قواده . وأقام المتآمرون حفلا كبيرا يعلنون فيه بد . ثورة جامحة . إلا إن أحدا لمجتمعين تمكن من الفرار وأفشى سر هذه المؤامرة لنصر بن أحمد وابنه نوح ، فتحايلا على كبير القواد وقتلاه ، ثم خلع نصر بن أحمد نفسه ، وتولى بعده ابنه نوح الذى عمل على مطاردة الإسماعيلية بعدأن قتل النسني . وإن ماحل بهؤلاء الإسماعيلية يعد نكبة كبرى ، حتى إنهم أطلقوا عليها اسم « المحنة العظمى ، ولا غرو فقد كان لهذه المحنة أثرها فى وقف انتشار الدعوة الإسماعيلية في بلاد ما وراء الهر منذ ذلك الحيين (أى منذ سنة ٢٣٣ ه) ، إلى أن رفع ناصر خسرو (٢) منارها بعد قرن و نصف قرن تقريبا . شم تبعه في ذلك الحسن الصباح ( ٨١٥ ه ) مؤسس الدعوة النزارية في خراسان وفارس والشام ، وهكذا قام النسني بدور خطر في الناحية السياسية بتأليف جبهة قوية موالية لعبيد الله المهدى ، كما قام بدور خطر أيضا في الناحيسة المذهبية بنشر المذهب الإسماعيلي في خراسان وما وراء النهر .

أما من الناحية العلبية ، فقد فاق النسني كثيرا من الدعاء العلماء . و لاغرو فقد ذاعت شهرته في عالم الآدب وفي فلسفة المذهب الإسماعيلي ، كما كان من أحرار الرأى في خراسان . ومن أشهر مؤلفاته كتاب « المحصول » . ويظهر أن هذا المؤلف من الكتب التي تعرضت لشرح أصول المذهب الإسماعيلي ، وقد جاء فيه ، على ماذكره صاحب كتاب والفرق بين الفرق ، أن المبدع الأول أبدع النفس ، ثم إن الأول والثاني مديرا العالم بتدبير الكواكب السبعة والطبائع الآربع » . ويرى البغدادى : والثاني مديرا العالم بغير أن البزدان خلق أهرمن ، وأنه مع أهرمن مديران للعالم ، غير أن البزدان فاعل الخيرات ، وأهرمن فاعل الشرور ، (٣) . وقد لعبت مد الدهر مهذا الكتاب ، ولا نعرف عنه شيئا إلاعن طريق الكرماني ، وكان

<sup>(</sup>١) سياسة قامة ج ٢ ص ٢٧٨ س ٢٨١ .

 <sup>(</sup>۲) كان ناصر خسرو من كيار أنصار الدعرة القديمة في عهد المستنصر الفاطعي الذي عينه نائبا له
 حجة من في خراسان و با دخشان با فيكون جماعة هنا الك يعرفون بالناصرية ، وهم يخضعون اليوم الأغاخان أ

<sup>(</sup>٣) البندادي : الفرق بين الفرق س ٢٧٨ -

داعى الحاكم ، فى كتابه ، الرياض ، وكان النسنى فى هذا الكتاب يرمى إلى التوفيق بين أبى حاتم الرازى وزميله أو تلبيذه أبى يعقوب السجستانى . ومن ذلك نرى إلى أى حد بلغت حرية الرأى فى مستهل قيام الدولة الفاطمية التى كانت تشجع الأفكار الحرة ، والآراء الفلسفية ، وتعقد المناظرات الدينية والعقلية دون أن تلتى معارضة تدكر ، (۱) . ويقول البغدادى (۲) : إن الشعرانى داعية عبيد الله بالمشرق لما مات ، وقام بدعوته بعده محمد بن أحمد النسنى ، داعية أهل ما وراء النهر . . . وصنف النسنى لهم كتاب المحصول ، .

ولم يكن هذاكل ما بذله النسنى من جهد فى التأليف ، فقد ألف أيضا كتتاب. عنسوان الدين ، وكتاب ، أصول الشرع ، وكتاب ، الدعوة المنجية ، (٣) ، وكتاب ، كون العالم ، ، وهو خاص بالفلك ووصف العوالم ، الكوز موجراف ، . لكنه مؤسس على المبادى ، الدينية ، وقد عثر عليه ضمن بجموعة خاصة . ومن الغريب أن ذلك الداعى العالم الفليسوف غير معروف لإسماعيلية اليوم (٤) .

#### ۳ - السجزى (۳۲۱ م)

ومن أشهر علماء المذهب الإسماعيلي ودعاته، أبو يعقوب إسحاق بن أحمد السبجري أو السجستاني، ويلقب دندان. وكان من كبار الدعاة. كاكان اليد اليميي للداعي النسني؛ وكان الجدل والمناظرة يقومان على قدم وساق في مسألة النبوة التي شغلت أذهان المفكرين وقتئذ. وقد أولى الفلاسفة وأحرار الرأى هذا الموضوع كشيرا من العناية، حتى أضحى عامة الدعاة الإسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى من أحرار الرأى، أو على الأقل، كانوا يتظاهرون بذلك لنشر مبادئهم تحت ستار هذه

Dr. Hamdani: Some Unknown Ismaili Authors (1) (J.R.A.S., 1933), p. 367.

<sup>(</sup>٢) أأفرق بين أأفرق ص ٣٧٧٠

<sup>(</sup>٣) ابن الديم ؛ الفهرست ص ٢٦٨ ٠

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, p. 35. (1)

لحرية في الرأى . وقد أدرك أبو يعقوب السجزى هذه النهضة ، وهذه المساجلة العلمية . وأدرك أستاذه الرازى الداعى الأول ، ورآه يناظر الطبيب الفيلسوف محمد بن زكريا الرازى في كتابه وأعلام النبوة. فساهم أبو يعقوب في هذه المناظرة ، واتخذ من الفلسفة سلاحا شهره على نقاد المذهب الإسماعيلي ؛ فكان مهذا علما من أعلام الدعاة الإسماعيلية، وأحد المفكرين الذين قاموا بقسط كبير من النهوض بفلسفة المذهب الإسماعيلي لاك .

ولأنى يعقوب مؤلفات كثيرة كان لها أثر كبير فى نهضة الفكر الإسلامى فى ذلك الحين بوجه عام، وفى نهضة فلسفة المذهب الإسهاعيلى بوجه خاص. وقد ذكر عبد القاهر البغدادى بعض هذه المؤلفات فقال: وصنف لهم أبو يعقوب السجزى كتاب وأساس الدعوة ، وكتاب والشرائع ، وكتاب وكتاب وكشف الأسرار ، (٢). وقد ذكر إيڤانو أكثر من عشرين مؤلفا للسجزى ، ولا يزال أكثرها يتمتع به البهرة ـــ وهم الإسهاعيلية الحديثون ــ اليوم . ولا نستطيع أن نتتبع هذه المؤلفات جميعها بالبحث ، وإنما نتناول أهمها وأعظمها أثرا .

١ — كمتاب إثبات النبوة ، وينقسم إلى سبع مقالات ، وتشبه المقالة الباب ، وتنقسم كل مقالة إلى ١٢ فصلا . ويتناول السجرى في كتابه هذا موضوع إثبات النبوة من جميع النواحي ، أي من الناحية الطبيعية والناحية الروحية ، وغير ذلك ، ويتعرض لذكر الأمور التي تتفق عليها الرسل ، والتي يختلفون فيها . وأهم من ذلك كله ما ذكره السجرى عن أدوار الرسل ، والأدلة على إثبات نبوة محمد عليها في وتعرض لما أساه عجائب القرآن والشريعة (٢).

٧ ــكتاب الينابيع ، وهو في حوزة الهرة ، وينقسم إلى أربعين ينبوعا ، تناول

Hamdani : Some Unknown Ismaili Authors (۱) (J.R.A.S., 1933), p. 367.

Ivanow: A Guide to Ismaili Literature, pp. (r) 34, 35.

فيه موضوعات كثيرة أهمها: وماهية المبدع، وعالم العقل والنفس، والزمان والمكار والهيولى، وسبب الحلق، وبدء الحليقة، والملائكة، وعدم قابلية العقل للفناء. ومعانى الجنة والنسار، ومعى صلب عيسى، وهوية القائم، والوحدة والتعدد، والبعث والثواب والعقاب، والفرق بين تأييد الله وتأييد الحلق (۱). ويرى الدكتور حسين الهمدانى أن الدعاة كانوا يترسمون فى مؤلفاتهم نظام التأليف الذك سلكه أبو يعقوب السجزى فى كنابه واليشابيع، حتى إننا إذا وازنا بين كتاب زهر المعانى القيم، الذى ألفه الداعى إدريس عمادالدين عن الدعوة الإسماعيلية وبين كتاب الينابيع هذا، لوجدنا أن الخطة التى انتهجها الداعى إدريس هى نفس الخطة التى انتهجها السجستانى من قبل (۲).

٣ — كتاب الموازين، وقد قسمه السجستاني إلى تسعة عشر ميزانا، تمكلم في كل ميزان منها عن أمور تمت لأصول المذهب الإسهاعيلي بصلت وثيقة: فتناول في أحد موازينه ومعرفة الحقيقة ، وفي آخر وجوب معرفة « المبدع ، ، وفي آخر والعقل ومعرفة أسمائه ، كما قصر أحد الموازين على الفروع الثلاثة المتفرعة عن والأصلين ، (٣) ( العقل والنفس ) . ومن أهم هذه الموازين ما وقفه على النطقاء ، والأسس والأثمة ، والحجج والدعاة ، إلى غير ذلك من الموضوعات على النطقاء ، والأسس والأثمة ، والحجج والدعاة ، إلى غير ذلك من الموضوعات التي تفيد الباحث في تاريخ التطور العقلي للمذهب الإسماعيلي (٤) .

ع ــ كتاب النصرة ، وقد علق فيه على كتاب المحصول الذى نسبناه إلى النسفى ، وإن كان بعض الإسماعيلية بنسبو نه إلى الكرمانى ، داعى الفاطميين فى فارس فى عهد الحاكم بأمر الله ، ويظهر أن هذا الكتاب قد ضاع ، وأن الكرمانى كان قد اطلع عليه وأشار إليه فى كتابه .

هؤلاء هم أشهر دعاة عبيد الله في بلاد المشرق. وقد استطاعوا أن برفعوا علم

Ibid. (\)

Some Unknown Ismaili Authors (J.R.A.S., 1933), (r) p. 267.

 <sup>(</sup>٣) الأسلان : هما العقل والنفس ، والفروع الثلاثة : هي الزمان والمكان والهيولي .

Ilvanow: A Guide to Ismaili Literature, p. 34. (1)

الدعوة هناك عاليا ، وأن يجذبوا الأمراء إلى عبيد الله المهدى . وأهم من ذلك كاه أنهم ساهموا في النهضة الإسلامية العقلية في ذلك الحين ، فلم يكونوا كغيرهم من علماء المذاهب الأخرى ، في عزلة عن الحياة الثقافية التي تحيط بهم . ويظهر أن مدارس الدعوة التي أسسها عبيد الله ، كان لها أثر كبير في تغذية هؤلاء الدعاة بالحيوية والمبادى ، التي تساعد على جذب الناس إليهم ، كاكانت تمد هذه البلاد من حين إلى حين بدعاة درسوا في تلك المدارس ، وتخرجوا على كبار أساتذتها .

## ٤ ـ عبيد الله والدعوة الاسماعيلية في بلاد الأندلس:

كان لمدارس الدعوة التي أنشأها و نظمها عبيد الله في المهدية وسبواها ، أثر كبير في تخريج جماعة من الدعاة الذين استطاعوا أن ينشروا الدعوة في كثير من أرجاء العالم الإسلامي ، وبخاصة في بلاد الأندلس . حقيقة كانت هذه المدارس تضاعف الجهد لتجديد النشاط المذهبي في البلاد التي كان ينتشر فيها المذهب الإسماعيلي من قبل ، كمصر والشام واليمن والبحرين والعراق وفارس . ولكن انتشار الدعوة الإسماعيلية في الأندلس بصورة جدية ، وعلى يد حكومة إسماعيلية هي الدولة الفاطمية ، كان شيئا جديدا في تاريخ المذهب الإسماعيلي (١).

وكانت محاولة نشر الدعوة في إسبانيا نوعا من الصراع بين السنية Sunnism والتشيع الإسماعيلي Ismailism ، وقد انتهز عبيد الله ثورة ابن حفصون على الآمويين بالاندلس في عهد كل من عبد الله بن عبد الرحمن الثاني (٢٧٥ ــ ٢٧٠) وعبد الرحمن الناصر الثالث ( ٣٠٠٠ ــ ٥٣٠ ه ) ، وعقد الصلح مع ابن حفصون الذي اعترف له بالزعامة ، ومن ثم أخذت عيون الفاطميين ودعاتهم يجوبون شهبه

<sup>(</sup>۱) في الحق أن الدعوة للفاطميين الاسماعيليين كانت قد شقت طريقها إلى الآندلس قبل قيام المدولة الفاطمية في بلاد المغرب، ولا نعرف متى تم ذلك، وهل كان في عهد الحلواني وأبي سقيان داعي الاسماعيلية الأولين، أم في عهد أبي عبد الله الشيعي ؟ المهم أن الدعوة للمهدى قد راجت في تلك البلاد قبل قيام الدولة الفاطمية، حتى إننا ترى بعض وقهائها يعتقدون صحة التبوءة القائلة بظهور أحد أبناء فاطمة وحكم بلاد الاندلس، واستيلاءه على القسطنطينية، وقتله مسيحي قرطبة، وإذا كانت هذه الأفكار قد وجدت طريقها إلى عقول الطبقة المستنبرة، فائها لاشك قد غيرت عقول كثير من الناس هناك.

جزيرة أيبريا من أقصاها إلى أقصاها . فى زى التجار . وقد ذهب دوزى إلى القول باحتمال إنشاء الفاطميين مدرسة لهم في إسانيا ، وبعبارة أخرى عمل عبيد الله المهدى على غزو بلاد الاندلس فكريا ومذهبيا ، حتى يمهد للفاطميين سبيل الاستيلاء على هذه البلاد . ومن ثم عهدوا فى إدارة تلك المدرسة الإسماعيلية والإشراف عليها . إلى ذلك العالم الفيلسوف انن مسرة ، وكان أحد دعاتهم . وكانت له فلسفة دينية خاصة تتمثل فيها الصراحة ، مما عرضه إلى الاضطهاد ، واضطر إلى الخروج من بلاد الأندلس والاتجاه نحو المشرق ودراسة المذاهب الإسلامية فيها ، والاتصال بالإسماعيلية مرا ، إلى أن أصبح واحدا منهم . ولما عاد إلى وطنه لم ينشر آراءه على طريقته الصريحة التى امتاز بها من قبل ، بل أخذ يعمل فى الحقاء ويتظاهر بالتقوى والورع، الصريحة التى امتاز بها من قبل ، بل أخذ يعمل فى الحقاء ويتظاهر بالتقوى والورع، فإن هؤلاء الفاطميين لم يتركوا وسيلة لتكوين أنصار لهم فى بلاد الأندلس إلا أنبعوها ، وقد نجموا فى عهد عبيد الله المهدى إلى حد كبير . ولو قدر لهم النجاح ، وواصلوا بذل جهودهم هنالك ، لوجدوا فى هده البلاد مرتعا خصيها لمبادىء المذهب الإسماعيلى ، ولانضم إلى مذهبم كثير من أهلها (١) .

# التنظيم الداخلي للدعوة الاسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى

لم تقتصر جهود عبيد الله على تقرير العلاقة بينه وبين أتباعه فى خارج بلاد المغرب، بل كان لزاما عليه أن ينظم الدعوة الإسماعيلية بعد قيام الدولة الفاطمية حسب الوضع الجديد. فهل يستطيع أن يجعل رعايا دولته جماعة إسماعيلية بحتة، شأنه فى ذلك شأن قرامطة أبى سعيد ثم النزارية من بعده ؟ سنرى أن عبيد الله بذل جهودا كبيرة لتحويل رعايام إلى مجتمع إسماعيلي خالص ؛ ولكنه عجز عن تحقيق هذه السياسة، فاضطر إلى وضع نظام جديد يقضى بأن تحكم أقلية من الإسماعيلية أكثرية من غير الإسماعيلية . ولذلك اضطر عبيد الله المهدى إلى تنظيم الدعاية المذهبيسة،

Dozy: Hist. des Musulmans d'Espagne, vol. iii. pp. 127-8. (1)

بحيث تلائم هدذا الوضع الجديد ، فأسس مدارس أطلق عليها مدارس الدعوة . كما عمل عبيد الله على أن يكون الحاكم المطلق فى داخل إمبراطوريته وفى خارجها ، فد من نفوذ زعماء دعوته ، ليشعرهم بنفوذه وسلطانه ، وتخلص من كشير من هؤلاء الذين اعتبرهم خطرا على خلافته وإمامته ، ففتك بأبى عبدالله الشيعى ، وأخيه أبى العباس ، وغيرهما من الشخصيات البارزة فى ملكه والمناوئة لنفوذه وسلطانه .

#### (۱) عمافة عبيرالله برعاياه

قامت الدولة الفاطمية \_ كما رأيتا \_ على أسس مذهبية بحتة ، تتلخص فى أن آل بيت الرسول من على وفاطمة أحق الناس بزعامة المسلمين ؛ إلا أن كثيرا من الرعايا السنيين لم يتفقوا معهم فى دعوتهم . أضف إلى ذلك عدم اغتباط جميع مفكرى الإسماعيلية بظهور العقل الدكلي(١) فى شخص الإمام عبيد الله المهدى الفاطمى . فن عقائد الإسماعيلية حلول الله فى رؤسائهم ، فلما استقر عبيد الله المهدى فى بلاد المغرب ، وظهر بعد استتار ، رأى أن يقرر فى أذهان رعيته \_ على ما يقوله السنيون \_ كثيرا من مبادى م الإسماعيلية المتطرفة ، فأظهر التشيع ، و يشر بعض أمور تخالف فى كثير من الاحيان قواعد الإسلام .

والآن نعرض لآراء السنيين في سياسة عبيد الله مع رعاياه ، ثم نوازن بينها وبين آراء الإسماعيليـة أنفسهم .

يقول ابن عذاري المراكشي (٢): ﴿ أَظْهُرُ عَبِيدُ اللَّهُ النَّشْيَعِ القَبِيحِ ، وسب

Goldziher: Le Dogme et la Loi de l'Islam, p. 205. (1)

يعتقدالاسماعيلية بنظرية الحلول، ويقولون، إن العقل السكلى ... يمكن أن يحل في أشخاص الآنبياء
أو الرسل الذين يسميهم الاسماعيلية ,, النطقة، ،، ، فالناطق عندهم حلول للعقل السكلى ، ويرون أن آدم
عقل كلى ، وعمداء، صلى الله عليه وسلم عقل كلى كذلك ، ويعتقدون مثل ذلك في النفس السكلية.

Ame Universelle ، فيرون أن النفس السكلية نحسل في أشخاص الآنمة ، وأن ها تين الصفتين.

النطق والامامة ، قد اجتمعتا في أشخاص أنمتهم ، وقد تركزت في عمد بن إسماعيل ناطقهم العما بع ، الذي ورث أبناء الأنمة المعتورين صفتي النطق والاهامة معا ، فأصبحوا جميعا رمزا لحلول العقل السكلي.
ورث أبناء الآنمة المعتورين صفتي النطق والاهامة معا ، فأصبحوا جميعا رمزا لحلول العقل السكلي.

<sup>(</sup>٢) البيان المفرب ج ١ ص ١٥٨ - ١٥٩ .

أصحب اب النبي وأزواجه حاشا على بن أبي طالب ، والمقداد بن الأسود ، وعمار بن ياسر ، وسلمان الفارسي ، وأبي ذر الغفاري ، وزعم أن أصحاب النبي ارتدوا بعده ، غير هؤلاء الذين سميناهم . ومنسع المروزي الفقهاء من أن يفتي أحدهم إلا بمذهب . . . منه إحاطة البنات بالميراث ، وأشياء كثيرة يطول ذكرها . وقد مدح الشعراء عبيد الله بالكفر فاستجازه ، وكان فيها مدح به شعر لمحمد البديل كاتب أبي قضاعة ، وفيه :

حـــل برقبّادة المسيحُ حـل بهــا آدم ونوحُ حــل بها الكبش والذبيح حـــل بها الكبش والذبيح حــــل بها الله ذو المعالى وكل شيء سـواه ريح

وكانت يمين أهـل إفريقية (تونس): «وحقّ عالم الغيب والشهادة ، مو لا نا المهدى الذى برقادة ، ، حتى كـتب عض أحداث القيروان هذين البيتين ، وتلطفوا في وصولها إلى عبيد الله من حيث لا يعلم وهما :

الجور قـــد رضينا لا الكفر والحماقة ؟ يا مدعى الغيــوب! مرن كاتب البطاقة ؟

ويدعى السنيون أن عبيد الله قطع صلاة التراويح ، وأحدث في الصلاة أمورا لم يألفها المسلمون السنيون ، مثل القيمنوت في صلاة الجمعة قبل الركوع ، وزيادة وحى على خير العمل ، محمد وعلى خير البشر ، مرتين مرتين ، وقول المؤذب . أحياك الله يا مولانا حافظ نظام الدنيا والدين ، جامع شمل الإسلام والمسلمين ، وأعز بسلطانه جانب الموحدين ، وأباد بسيوفك كافة الملحدين ، وصلى عليك وعلى آبائك الطاهرين ، وأبنائك الأكرمين ، صلاة دائمة إلى يوم الدين ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وأ .

ولم يقتصر السنيون على ذلك الاتهام ، بل قالوا: إن عبيد الله كان يعمل على هدم الإسلام متسترا بالتشيع (٢)، وهذه التهمة نفسها هي التي رموا بها عبدالله القداح،

<sup>(</sup>۱) ابن حماد : أخبار بني عبيد وسيرتهم ص ١٦٠

 <sup>(</sup>۲) أبو شامة : كتاب الروضتين في أخبار الدولتين ج ١ س ٢٠١٠.

ولكمننا لا نستطيع أن نصدق جميع ما رمى به . ولا بد أن يكون ذلك الاتهام راجما إلى ما ذهبنا إليه ، وهو أن عبيد الله المهدى كان يخلص لقواعد المذهب الإسماعيلى ، ويعتقد أن حركة هذا المدهب حركة إصلاحية شاملة ، وأنه بفضل هذه الحركة يمكن أن ينتشل الإسلام من الهوة التي تردي فيها ؛ فحاول إدخال هذه القواعد بين السنيين ، فعدوها كفرا وإلحادا ، وقالوا فيه : . كان زنديقا خبيثا ، عدوا للاسلام، متظاهرا بالتشيع ، متسترا به ، حريصا على إزالة الملة الإسلامية (۱) . وعالا نزاع فيه أن المهدى ودعاته كانوا يعملون على أن يحل المهدى من قلوب الرعايا أسمى مكانة ، فأخذوا بذيعون بين الناس عنه كثيرا من الصفات التي تحوطه بالمالة من التقديس ؛ وأسرف الدعاة في ذلك ، حتى إنهم كانوا يقول بعضهم لبعض : هو المهدى ابن رشول الله ويتلينه ، وحجة الله على خلقه ، ويقول بعضهم لبعض : هو دسول الله ، ويقول بعض اخر : . هو الله الخالق الرازق (۲) . .

ويرى ابن الأثير (٢) أن عبيد الله حاول نشر المذهب الإسماعيلي قسرا بين الناس ، فيقول : ,وأمر عبيد الله يوم الجمعة بذكر اسم في الخطبة في البلاد ، وتلقب بالمهدى أمير المؤمنين ، وجلس بعد الجمعة رجل يعرف بالشريف ، ومعه الدعاة ، وأحضروا الناس بالعنف والشدة ، ودعوهم إلى مذهبهم : فمن أجاب أحسن إليه ، ومن أبي حبس ؛ فلم يدخل في مذهبهم إلا بعض الناس ، وهم قليل ، وقتل كثيرا عن لا يوافقهم على قولهم ، ويرمى عبيد الله أيضا بأنه قتل جماعة من العلساء السنيين لم يعترفوا بأمه رسول الله .

وإذا كانت هـذه نظرة العلماء السنيين إلى عبيد الله ، وعلاقته المذهبية برعاياه السنيين ، فإن المراجع الإسماعيلية تؤكد غير ذلك ، وتبين أن المهدى وغيره من الخلفاء الفاطميين كانوا يسيرون وفق الشريعة الإسلامية ، على ما أنزل الله ، وشرعة الرسول ، دون زيغ ، ويضربون الأمثـلة الكثيرة التنقض دعاوى

<sup>(</sup>١) القاضي عبد الجيار : تثبيت النبوة (من كتاب الروضتين في أخبار الدرانين ) ج ، ص ٢٠١

<sup>(</sup>٢) أبو شأمة : كتأب الروضتين ج ١ ص ٢٠١ .

<sup>(</sup>٣) الكامل ج بر مس ١٨٠٠

السنيين. يقول النعان المغربي(١) . . بلغنا عن المهدى أن رافعا رفع إليه نصيحة فيما زعم ، يقول فيها : إن العامة لو طولبوا فيها بمذاهبهم ، وأجرى الحسكم بها عليهم في تركهم توريث ذوى الارحام ، وردهم ذلك كثيراً في قول كثير منهم إلى بيت المال ، لكان في ذلك توفير للمال من حيث لا ينكرونه ولا يدفعونه . وإن المهدى والميلينية أنكرذلك من قوله ، واستشاط غضبا عليه ، وأمر بطلبه وقال : ما أراد هذا بما قال إلا الطعن علينا ، وأن نحكم بخلاف ما أنزل الله ، وإنما أقامنا الله جل ذكره لنقيم دينه لعباده ، لا لنستكثر من دنياهم بما يأتى من غير حله ،

وهذا من غير شك يبطل ما أتى به السنيون فى الطعن على عبيد الله ، بل إن الإسماعيلية يرون أن عبيد الله المهدى إنما أنقذ العالم بإزالة الصلال ، ونشر الدين الحق ، لانه ، استأنف دعاء جديدا إلى الله ، لما غيرت السنن ، وكثرت البدع ، وتغلب أثمة الصلال . . . فلما أنجز الله بالدعاء للأئمة ما وعدهم به من ظهور مهديهم ، احتاج أن يدعوهم دعاء جديدا ، كما ابتدأهم عليه بالدعاء أولا ، (٢) .

وهذا يؤيد ما ذهبنا إليه من أن الإسماعيلية يرون أن مذهبهم إنما قام ليحل محل الإسلام ، حتى قالوا في عبيد الله المهدى : إنه ، قائم الزمان . . . الذي يحمع الله أمر العباد ، ويظهره على الدين كله (٢) ، . ولو أخذنا بما أورده هؤلاه الإسماعيلية في المهدى ، لكان كثير بما وصف به السنيون المذهب الإسماعيلي غير صحيح . لكن ينبغي أن نفهم أن كتابي الحجالس والمسايرات ، وشرح الأخبار وغيرهما ، هي من كتب الظاهر Exoteric Works التي تنفق مع التشريعات السنية ؛ ولا يبعد أن يكون كثير بما ذهب إليه السنيون صحيحا ، كما لا يبعد أيضا أن يكون الحال على عكس ذلك في كتب الباطن Esoteric Works وخير مثل لذلك ما نقرؤه في عظوط « عقيدة الإسماعيلية ، الذي نشره جويار ، فقد وردت فيه فصول قيمة عن حقيقة المذهب الإسماعيلية ، الذي نشره جويار ، فقد وردت فيه فصول قيمة أضف إلى ذلك أن كثيرا من كتب الإسماعيلية التأويلية الرمزية ، تدل على أن

 <sup>( )</sup> المحالس والمسايرات ( عظوط ) + ١ ص ١٨ - ٩٩ .

<sup>(</sup>٢) كتتاب شرح الأخبار ( تشره إيقَائو ) ص ١٠٠

<sup>(</sup>٣) ألمدر أبسه بس ٧٠

كتب الظاهر الإسماعيلية ، إنما وضعت للرد على السنيين ، وأنها كثيرا ما تتغاضى عن ذكر حقيقة المدهب الإسماعيلي .

#### (١) توجيه الدعوة لمصلحة الدولة

قامِت الدولة الفاطمية في بلاد المغرب سنة ٢٩٦ هـ، وكان قيامها أقصى ما نالته الدعاية الإسماعيلية من نجاح في دورها الأول . ولم يحقق قيامها في بلاد المغرب جميع أغراضها ؛ فلم يكن بد إذن من أن تزعم هذه الدولة على العالم الإسلامي ، ولا عَكَمُهَا أَنْ تَحْقَقُ ذَلِكُ إِلَّا إِذَا بَذَلْتَ جَهُودًا كَبِيرَةً وَدَمَاءً غَرَيْرَةً ، وقد تبين لعبيد الله، رئيس الدعوة الإسماعيلية ودولتها، استحالة تحقيق كل آماله بحدالسيف وإراقة الدماء؛ ولذلك وجه نشاطه إلى تنظيم الدعاية لمصلحة الدولة ، ليغزو العالم الإسلامي سهذه الدعاية ، وليكون له في كل صقع من أصقاعه أنصار ومستجيبون -ومن ثم أصبح من أهم ما ترمى إليه الدعوة الإسماعيلية ، المحافظة على المذهب الإسهاعيلي . ثم مناصرة الدولة الفاطمية(١) ؛ وهذا بجعلنا نعتقد أن المذهب الإسماعيلي قد نهض على يد الفاطميين نهضة بعيدة كل البعد عن ذلك الروح الو ثاب الذي أوجده عبد الله بن ميمون وأبناؤه في جماعة الإسماعيلية: فبينما يرى الفاطميون، وعلى رأسهم عبيد الله ، استخدام الدعوة الإسهاعيلية لمصلحة الدولة ، كان مؤسسو المذهب الإسماعيلي الأوائل، أثمة وحججا ، برون استخدام الدعوة لتكوين دولة تهدف إلى هدم العباسيين ، وبسط نفوذها على أنقاض دُولتهم ، وذلك محمل السيف ، وإراقة الدماء ، وإذاعة عقائد المذهب الإسهاعيلي في صراحة مطلقة . وقد سار القرامطة على هذه السياسة بعد قيام الدولة الفاطمية نفسما ، مخالفين في ذلك سياسة عبيد الله المهدى ، و من جاء بعده من الخلفاء الفاطميين ، تلك السياسة التي كانت تقوم على الدهاء والملكر ، مما حدا بعض المؤرخين على أن يعزو أسباب النزاع الذي قام بين القرامطة والفاطميين إلى هذا الأمر وحده .

وإذن فقد رأى عبيد الله بعد أن أخفق في تعميم مذهبه بين رعاياه ، ونشر

Hamdani: Some Unknown Ismaili Authors (1)
(JRAS, 1933); p. 366.

مبدأ تقديس الأئمة بين المغاربة خاصة ، أن لا ينشر خصائص الدعوة الإسماعيلية بين العامة ، كما رأى وجوب إخفاء حقيقة مذهبه ، والاعتباد على هذه المدارس التي أطلق عليها اسم مدارس الدعوة ، لبث عقائد المذهب الإسماعيلي بين الأشياع سرا ، معنى أنه أراد أن تكون مدارس الدعوة أداة اتصال بينه وبين أشياعه ، لا بيئه وبين رعاياه عامة ، حتى تظل زعامته عليهم قائمة ، ويظل المذهب الإسماعيلي رائجا بينهم . و بعبارة أخرى ، بدأ عبيد الله ، بإنشائه مدارس الدعوة ، في تنفيذ سياسته المزدوجة ، حتى يظهر أمام رعاياه ، علويا صرْبحا يأخذ بناصر العلويين ، ويبطن المذهب الإسماعيلي ومبادئه في الوقت نفسه ، ويشجع هذا المذهب سرا عن طريق هذه المدارس وغيرها من وسائل الانصال مع الأشياع البعيدين خاصة . وإتما فعل عبيد الله ، ذلك ، لأن المغاربة وعامة أهالي شمالي إفريقية كانوا ، كما يقول دوزي(١) ، أصعب مراسا من المشارقة في فهم أسرار المذهب الإسماعيلي . فكأن يتعذر علمم فهم تأويل القرآن والحديث والفقه ومظاهر الكون على أساس تأويل الاسهاعيلية ؛ فلا يستطيعون مثلا أن يفهموا بأن الشيطان المقصود بقوله تعالى : ر كثل الشيطان إذ قال للانسان اكفر(٢) ) هو عمر بن الخطاب ، وأن والانسان، هو أبو بكر ، وأن معنى واكفره . لاتكل بإمامة على س أنى طالب ، كما لا يستطيعون أيضا فهم قوله تعالى (الله يتوفى الأنفس حين موتها ، والتي لم تمت في منامها ، فيمسك التي قضي علمها الموت وترسل الاخرى إلىأجل مسمى )<sup>(٣)</sup>؛ بأن هناك موتاً عرضيا وموتا أبديا ، وأن الموت العرضي يقصد به عدم نشاط الحجج مع وجود الإمام الظاهر . وأما الموت الأبدى فهو عدم الهداية إلى المذهب الإسماعيلي ، إلى غير ذلك . كما لايستطيعون فهم عدد الحجج بعدد فقرات الظهر (١٢) ، ولا عدد الائمة بعدد فقرات الرقبة ( ٧ ) وفتحات الوجه ، إلى غير ذلك بما لم يكن يألفه المغاربة . وهذا وحده يفسر لنا لماذا أمَّنحي المذهب الاسماعيلي في شمال إفريقية . على حين ظل قويا منتشرا في بلاچ المشرق، وانبعث اليوم على بد أغا خان وأنصاره الاغاخانية أوالخوجات، وعلى يدالهرة أنصار الامام الطيب ابنالخليفة الآمر وأبنائه.

Histoire des Musulmans d'Espagne (vol. iii. p. 124.)

<sup>(</sup>٢) سررة الحشر آبة ١٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر آية ١٤

على أن هذاك أمرا آخر قد حدا بعبيد الله المهدى إلى إيجاد مدارس الدءوة، ذلك، أنه بقبام الدولة الفاطمية وتربعه على عرشها، انتهى دور من أدوار التاريخ الإسماعيلى، هو دور الستر، وبدأ دورآخر هو دور الظهور. ولكل دور من هذين الدورين. نظامه الخاص فى نشر الدعوة، كما أن الكل منهما فلسفته الخاصة: فبينما يدعو الدعاة فى الدور الآول لإمام مستور، إذا مهم يدعون فى الدور الثانى لإمام ظاهر، وبينما هم فى الدور الأول يثيرون حماسة أشياعهم لنصرة هدذا الإمام المستور بحد السيف، حتى يظهر ليملك الارض حدلا كما ملت جورا، إذا مهم فى دور الظهور يحوطونه مهالة من التقديس والإجلال، ولا يلجئون إلى إثارة حماسة الاشياع على حلى السيف، الا عند الضرورة القصوى، ولن يستطيع عبيد الله المهدى أن يحوس أشياعه عن تلك السياسة إلا عن طريق مدارس منظمة ودعاة مراوا على هذا.

ومهما يكن .ن شيء فإن مدارس الدعوة راجت في المهدية \_ قاعدة الدولة الفاطمية الناشئة \_\_\_ في عهد عبيد الله . ثم راجت في المنصورية في عهد حفيده. المنصور ، ثم في القاهرة في عهد المعز ومن جاء بعده من الخلفاء الفاطميين ؛ وعرفت هذه المدارس في مضر باسم و مدارس الحكمة ، ، التي كان لها شأن كبير في نشر الثقافة الإسماعيلية . ومن هذه المدارس كانت دار الحكمة التي أنشأها الحاكم بأمر الله ؛ ولم يكن هـذا النوع من المدارس مقصورا على القاهرة ، بل تجاوزها إلى أقالم الدعوة. الرئيسة ، أو بحارها وجزرها ، كماكان يطلق عليها في ذلك الحين . وكانت الدولة الفاطمية تهتم في هذه المدارس بتخريج دعاة ينبثون في عامة البلاد الإسلامية لينشروا المذهب الإسماعيلي بين الناس ، ويكونوا أداة اتصال بين رياسة الدعوة والدولة وبين أشياعهم المسيحيين . وليس معنى ذلك أنه لم تكرب ثمة مدارس في الدور القداحي ، أي دور الستر ، بلكانت هناك مدارس كثيرة في سلبية والأهواز وغيرهما من نواحي العالم الإسلامي . والفرق بين هذين النوعين من المدارس هو ، كما سبق ، أن الأولى كانت مندفعة دائما نحو السياسة الهدامة ؛ فكانت تعمل على. قلب حكومة بغداد وشغلها عن الإمام الإسماعيلي المستور . وأما المدارس الفاطمية منقد أخذت تندفع في تيار السياسة الفكرية ، و بعبارة أصح، كان الغرض الأول الذي ترمى إليه تعاليم تلك المدارس، هو مناصرة الفاطميين والدفاع عنهم . ونرى ذلك.

واضحا جليا في مؤلفات الدعاة في هذا العصر . ويرى الدكتور حسين الهمداني أنه من الحظأ الاعتقاد بأرب الدعوة الإسماعيلية في ذلك الحين ، كانت ترمى إلى عبادة الأثمة ورؤسائها ، وإنما كانت على العكس ترمى إلى وضع نظام ديني على رأسه أهل البيت (١).

وفى الحق أن عبيد الله وأنصاره ، من كبار الإسماعيلية خاصة ، رأوا أن يروجوا اللك الحركة الإصلاحية الخطرة ، التى تمادى بالإصلاح الشامل ، والتى انتشرت فى معظم بقاع العالم الإسلامى وخاصة الشرق منه . و تتصف هذه الحركة \_ على ما يقوله ما سنيون (٢)\_\_ من الناحية العلمية بانتشار اصطلاحات و تعاليم وآراء هلينية ، كا تتصف من الناحية السياسية بنشر آراء سرية تنادى بأحقية العلويين والغض من شأن العباسيين ؛ وأما من الناحية الدينية فتتصف باستخدام تعاليم ذات طابع خاص يتفق مع اعتقادات جميع الناس . وكان هذا الاتجاه الديني السياسي الادلى من أخطر الأشياء على الإسلام والمسلمين في القرن الرابع الهجرى خاصة . وقداعتمد عبيدالله المهردى في ترويج تلك الحركة الإصلاحية الشاملة على مدارس دعوته التي قامت المهردي في ترويج تلك الحركة الإصلاحية الشاملة على مدارس دعوته التي قامت ما حب المؤلفات الكثيرة في الدور المغربي ، وأبي حاتم الرازى وغيره بمن ذكرنا . صاحب المؤلفات أن عبيد الله الفاطمي بذر بذور مدارس الدعوة الفاطمية الجديدة ، ثم والخلاصة أن عبيد الله الفاطمي بذر بذور مدارس الدعوة الفاطمية الجديدة ، ثم وغي خافاق ، ثمار ما بذر .

#### ( خ ) أبو عبرالله الشبعي يلاقى مالاقاه أبومسلم الخراساني

صادف عبيد الله المهدى منذ اعتلى عرش الفاطميين بإفريقية مصاعب جمة ، أهمها وجود منافسين كثيرين فى داخل بلاده ، سنيين كانوا أو شيعيين ، فكان حتما عليه أن يتخلص من هؤلاء . ويتهم السنيون عبيد الله بأنه التباح لنفسه قتل العلماء المسلمين السنيين ، لمنافستهم إياه ، ومعارضتهم مذهبه الإسماعيلى (٣) . ولا نستبعد ذلك على

Some Unknown Ismaili Authors (JRAS, 1933),p.366. (1)

<sup>(</sup>٢) عجب نامه ص ۲۲۹ .

<sup>(</sup>٣) أبو شامة : كتاب الروضتين في أخبار الدولتين ج ١ ص ١٠٢٠.

عبيد الله ، الذي كان يعتقد أن المذهب الإسماعيلي حركة إصلاحيـة شاملة ، وأن الإسلام.قد تطرق إليه الضعف والوهن . ولكن الغريب حقا أن نرى عبيدالله المهدى يعمل على التخلص مر. أنى عبد الله الشيعي ، الذي أخلص له ولآبائه وأئمتــه ، وأجلسه على العرش بمد أن ذاق الأمرين . أضف إلى ذلك أن أبا عبد الله لم يستبد بهذا الملك الذيأ ثله بيديه ، ولم يقلد ابن فضل الجدني في اليمن ، ولا أبا سعيد في البحر بن، في محاولتهما الاستقلال بالبلاد التي فتحاها باسم المذهب الإسماعيلي. إذن فما العوامل الحقيقية التي دفعت عبيد الله المهدى إلى التخلص من أبي عبد الله الشيعي ؟ يغلو بعض العلماء السنين ، فيرى المسدى بالإسراف في العبث بالشريعة الإسلامية ، وخروجه على الدين الإسلامي ، وبأن أبا عبدُ الله الشيعي لم يرض عن هذه السياسة واحتج على المهدى ، فكان ذلك سبب قتله . يقول عريب من سعد :(١) «كان عبيد الله يعرف أول دخوله القيروان باين البصرى ، فأظهر شرب الحنروالغناء، فقال المحتسب : ما على هذا خرجنا ، وأنكر فعلته . فدس عليه عبيد الله رجلا من • المغاربة فقتله ، . ولا يعقل أن يثور أبو عبد الله على رئيسه تمسكا منه بالشريعة الإسلامية ؛ لأن الجميع يؤمنون بمذهب واحد ، يقدسون فيه رؤساءُهم ، وبرون أنه لاعيب مطلقا إذا شربوا الخر ، لأنه ,لا جماح عليهم فيما طعموا. كما أن المشهور عن أبى عبد الله أنه كان ينادى بمبدأ الحلول ، ويرى أن المهدى حلول لآدم فمحمد مَالِتُهُمْ (٢)؛ وهذا بجملنا نعتقد أن هناك سببا آخر غير ذلك .

ويظهر أن عبيد الله أدرك خطر بهاء أبي عبد الله الشيعي في بلاد المغرب، حتى لا يفتتن الناس به ، فيضعف ذلك من تفوذه . ويظهر أيضا أن نفوذ أبي عبد الله في بلاد المغرب كان عظيما ، حتى إنهم نادوا بعودته بعد مقتله . وما كان لهم أن يفعلوا ذلك لو لم يكي ذا مركز ممتاز بينهم . ولا شك أن أبا عبد الله الشيعي كان موضع ثقة كثير من السكتاميين ، مما أثار عليه حنق مولاه المهدى . ومما لا شك فيه أن المهدى كان يميل بطبيعته إلى الاستبداد بالأمور ، والاستئثار بها دون سواه ، ولا د أن يكون أبو عبد الله قد رغب في الاحتفاظ بنفوذه قويا بين المغاربة ، كا رغب في يكون أبو عبد الله قد رغب في الاحتفاظ بنفوذه قويا بين المغاربة ، كا رغب في

<sup>(</sup>۱) صلة تاريخ الطبرى ج ۱۲ س ۲۸

<sup>(</sup>٢) الدكتور طه شرف: تاريخ الاسماعيلية السياسي حتى سقوط بغداد جرا ورقة ٢٤٢ .

الاحتفاظ بمركزه الممتاز بالقبض على زمام الأمور. فلما استلب منه المهدى هدا النفوذ، عز عليه ذلك وتآمر عليه. وفي الحق أن المهدى : براشر الأمور بنفسه، وكف يد أبي عبد الله ، ويد أخيه (أبي العباس) ، فداخل أبا العباس الحسد وعظم عليه العطام عن الأمر والنهبي ، والأخذ والعطاء. فأقبل يزرى على المهدى في مجلس أخيه، ويتكلم فيه وأخوه فيها ، ولا يرضى فعله ، فلا يزيده إلا لجاجا . ثم إنه أظهر أباعبدالله على مافي نفسه وقال له : ملكت أمرا فجئت بمن أزالك عنه ، وكان الواجب ألا يسقط حقك ، ولم يزل حتى أثر في قلب أخيه ، (١).

وإن ما ذهب إليه المنصورى لا يبعد أن يكون السبب الاساسى لقتل أبي عبدالله ، ولا سيا أن المصادر الإسماعيلية تؤيده . فهذا المعز لدين الله يبرى المهدى ، ويتهم أبا العباس ، ويقول عن أبى عبدالله الشيعى : . إن أخاه أبا العباس كان سبب قتله ، وإن المهدى ، عَلَيْ الله إلى أما أراد قتله ، وإن استحق القتل عنده ، حفظا لما تقدم له ، وإن كان قد سمى مع أخيه ومال إليه ، وغلب الهوى عليه ، لما رأى الامور خرجت من بد به (۲) . .

وقد أجمع مؤلفو الإسماعيلية على أن أبا عبدالله كان يميل إلى الزعامة والتسلط، وأن المهدى وجد فى هذا الأمر افتئاتا على زعامته ونفوذه. ولذاك لما تمارضت هاتان النزعتان، دبر المهدى قتل تابعه وداعيه أبى عبدالله الشيعى، وإن زعامة عبيدالله المهدى للدولة الفاطمية والدعوة الإسماعيلية كانت تحتم عليه أن ينفرد بحميع شئون الدعوة والدولة معا، لذلك لانعجب إذا وأيناه يعمل على التخلص من منافسيه من الإسماعيلية، فيقتل ابن فضل وأبا سعيد، ويعزل ابنه لأنه لم يكن على هواه وصفوة القول أن المهدى لم يرض عن سياسة أبى عبدالله الشيعى وأخيه أبى العباس، اللذين كانا يعملان على وأن يكون المهدى كالمولى عليه معهما (٣).

<sup>(</sup>۱) المتصورى : زبدة الفكرة في تاريخ الهجرة ( مخطوط ) جـ ٥ ص ١٦٦ -

<sup>(</sup>٢) النمان المغربي : المجالس والمسايرات جم / ورقة ٦٣ ، ٦٣ . -

<sup>(</sup>٢) شرح الأخيار ص ٣٤ ( من المنتخب من بعض كتب الاسماعبلية ) .

أما ما ذهب إليه بعض آخر من أن أما العباس وأبا عبد الله قد أثارا شكوك الناس فى شخصية المهذى ، فيبدو بعيدالتصديق ، لأنهما إذا كانا قد شكا في المهدى ، فَكَيْفُ رَضِياً عَنْهُ سَنْتِينَ فِي الْحَلَافَةُ (٢٩٦ـــ٨٧٦ هِ) ؟ ولو كان هذا صحيحًا لحرُّتِيمَ عالمهما اختيارالوقت الملائم لإظهار شكهما؛ وخير وقت لذلك، هو ذلك الوقت الذي قامت فيه الدولة الفاطمية وأتى فيه المهدى من سجلماسة . على أنهما إن كانا قد شكا فى شخصية المهدى ـ وهو ما لا يمكن أن يحدث ـ فلم لم يشكا فى شخصية القائم ؟ ولم لم يناديا به إماما وخليفة ، بدلا من المهدى الذي شكا فيه ؟ لهذا لا نتفق مع ما ذكره الداعي إدريس(١) في كتابه وزهرالمعاني. من أن أبا العباس دخل في عقل التصديق . كما لانستطيع أن نوافق على ما ذكره النوبري في قوله : . عمد أبوالعباس إلى الدعاة ـ وكانوا يعظمونه ـ فجعل يرمز لهم ، ثم صرح وطعن في عبيد الله ، وأدخل فيه الثسمة . وما زال أبو العباس يتحيل إلى أن قال للدعاة : إن الإمام هو الذي يأتى بالآيات والمعجزات ، ويختم بخاتمه على البلاط ؛ فأما هذا فقد شككـنا فيه . فعند ذلك أرسل هارون بن موسى (أحــد المشايخ ) إلى عبيد الله يقول : إنا شككنا في أمرك! فأتنا بآية إن كنت المهدى كما قلت . فتعاظم ذلك على عبيدالله وقال : ويحكم ا إنسكم كنتم قد أيقنتم ، والشك لا يُزيل اليقين ، فأبيتم إلا الإصرار، ثم أمر كن قنله(٢). . ومثل ذلك أيضا ما يقوله يحي بن سعيد وهو : ﴿ كَخَبُّتُ أبو العباس جماعة من الدعاة ، ومن وجوه كتامة ، وأوقع في نفوسهم الشبهة في المهدى ، وكاشفه مقدم الدعوة بالنفاق(٣)..

إذن كان هناك سخط من أبي عبد الله وأخيه أبي العباس على المهدى بسبب استبداده بالأمور؛ فرماه أبو العباس، بالحق أوبالباطل، بكل نقيصة؛ وتكوّنت مؤامرة قو امهاكل من كان يميل إلى الزعامة، أو أقصى عن الأمر، واتخذوا معقلهم قصر الزعيم المذربي، أبي زاكي بن معارك، وكان قد تولى شئون إفريقية حين قصر الزعيم المغربي، أبي زاكي بن معارك، وكان قد تولى شئون إفريقية حين

٠ (١) ص ٦٨ ( من المنتخب من بعش كتب الاسماعيلية ) .

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب ( عظوط ) ج ٢٦ ورقة ٢٣

<sup>(</sup>٣) الناريخ الجثموع على التحقيق والنصديق ص ١٠٨٠

خرج أبوعبدالله لإحضار المهدى ، وأخذوا يدبرون مؤامرة ترى إلى اغتيال المهدى وهجموا عليه غيرمرة . ويظهر أن تعاليم أبى عبدالله التى تقوم على تقديس عبيد الله المهدى الإمام ، كان لهما أثرها فى قلوب المغاربة ، الذين كانوا يرهبونه على الرغم من إجماع الثوار على الإنهاء عليه ؛ كما كانت قلوبهم تذوب خوفا وهلما ، حين تقع عيونهم عليه . ومهما يكن من شى ، فقد أجمع ذلك النفر على الفتك بعبيد الله ، واجتمعت كتامة إلا قليلا منهم . . فجمع عبيد الله إليه من سلم من النفاق والعبيد ، واستعد لهم ، على كثرتهم وقلة المبايعين له ، فجمعوا له الجموع ، وأحاطوا بقصر ، ليوقعوا به ، وهو فى ذلك جالس منتصب غير مكترث (١) . .

ومما يمتاز به عبيد الله المهدى الصر والثبات؛ فقد أدرك أن أما عبد الله الشيعى قد عراه الاضطراب، حتى كان يدخل عليه وجلبابه مقلوب ثلاثة أيام، , وهو لا يعقل أمرقيصه ، لأنه يبيت محالفا على أن يكون على ولى مخالفا خادعا ، (٦) . ولذلك لجأ عبيد الله المهدى إلى المكر والحيلة ، وتظاهر بتجاهل ما يدور حوله ، وبدأ يحارب الثوار بنفس سلاحهم . ولما كان يعرف أن همهم الحكم والجاه ، أخذ في توزيعهم وتفريقهم ، وقلدهم الولايات وأجزل لهم الهبات ؛ فعين الزعيم أما زاكى ابن معارك واليا على طرابلس ، ولمكنه أمر عاملها من قبله بقتله عند وصوله ، وفعل ممل ذلك مع أغلب المتآمرين . وأما أبو عبد الله وأخوه أبو العباس ، فقد أمرهما باليقاء معه ، وعمل على التخلص منهما باستغلاله مذهب تقديس الإمام عند بعض باليقاء معه ، وعمل على التخلص منهما باستغلاله مذهب تقديس الإمام عند بعض الخلصين له ، وأمر أحد أنصاره بقتلهما في منتصف جمادى الآخرة سنة ١٩٨٨ ه . وفلما صاح به أبو عبد الله قائلا : لا تفعيد الذي قسل فيه الزعيم المغرق أمر تنا بطاعته أمر نا بقتلك (٣) . وكان قتلهما في نفس الوقت الذي قسل فيه الزعيم المغرق أبو زاكى بقتلك (٣) . وكان قتلهما في نفس الوقت الذي قسل فيه الزعيم المغرق أبو زاكى بقتلك (٣) . وكان قتلهما في نفس الوقت الذي قسل فيه الزعيم المغرق أبو زاكى بقتلك (٣) .

ويكاد المؤرخون السنيون والإسهاعيليون بجمعون على أن المهدى لم يتألم لقتل أبي العباس ، وإنما أظهر حزنه على قتل داعيه الخلص أبي عبد الله الشيعي . ويعتقد

<sup>(</sup>۱) النوبرى: نهاية الأوب ( مخفلوط ) جـ ۲۹ ورنة ۴۹ .

<sup>(</sup>٢) الداعي إدريس عماد الدين: زهر المعاني ( من المنتخب ) ص ٦٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون: العبر ج ٤ ص ٣٧ ٠

كثيرون أن المهدى قتل أبا عبد الله ليطهره من الخطأ الذى وقع فيه ، بسبب اتباعه أخاه أبا العباس ، وأن قتل المهدى أبا العباس كان تخليصا للدعوة من والمستكبر المصر على الإبلاس ، وأن المهدى وطهر مته دعوته ، وتبرأ منه ، معلما بذلك كافة النباس ، (١) . ويقول السنيون: إن المهدى ترحم على أبى عبد الله وقال : وحمك الله أبا عبد الله ، وجازاك في الآخرة بقديم سعيك ! ولا رحمك الله أبا العباس ، فإنك صددته عن السبيل وأوردته موارد الهلاك . ثم قرأ (ومن يعش عن ذكر الرحمن فقيض له شيطانا فهو له قرين ، وإنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون (٢) . وكتب إلى الشيعة بالمشرق يقول : قد علتم محل أبي عبد الله وأبي العباس من الإسلام ، فاسترفها الشيطان ، وطهرتهما بالسيف عبد الله وأبي العباس من الإسلام ، فاسترفها الشيطان ، وطهرتهما بالسيف ما العباسين .

وكان من أثر مقتل أبى عبد الله ، أن دب النزاع في بلاد المغرب ؛ فثارت طرابلس على المهدى ، وهب أهالى القيروان في وجهه ، وخالفه أهل صقاية وأهالى بعض مدن إفريقية . إلا أن عبيد الله تمكن من إخماد تلك الثورات جميعا . وكان أشدها خطرا تلك الثورة التي أشسعل نارها أتباع أبي عبد الله المخلصون له من الكتاميين . فقد هبوا في وجهه ، وادعوا أن أبا عبد الله حي لم يمت . يقول ابن الاثير (٤): ، وثارت فتنة بسبب قتلهما ، وجرد أصحابهما السيوف ، فركب المهدى وأمن النياس فسكنوا ، ثم تتبعم حتى قتلهم . وثارت فتنة بين كتامة وأهيل القيروان ، قتل فيها خلق كثير ، فرج المهدى وسكن الناس ، وكف الدعاة عن طلب التشيع من العامة ، . ولم يكتفوا بذلك ، بل أقاموا طفلا ادعوا أنه المهدى ، وأنه يوحى وكان هؤلا . (على ما يظهر) قوة خطيرة ، حتى إنهم زحفوا إلى مدينة وأنه يوحى وكان هؤلا . (على ما يظهر) قوة خطيرة ، حتى إنهم زحفوا إلى مدينة

<sup>(</sup>١) ألداعي إدريس: زهر الماني ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الوخرف آية ٢٦ ، ٣٧ .

٣) ابن عذارى : البيان المغرب ج ١ ص ١٦٤ .

<sup>(</sup>٤) الكامل ج بر مس ١٩.

« ميلة » ، فأخرج لهم المهدى ولده أبا القاسم فضربهم ، وقتل الطفل الذى فصبوه مهديا لهم » .

ولا يبعد أن تكون ثورة ابن فضل ، وفتور العلاقة بين المهدى وأبي سعيد الجنابي نتيجة لقتل أبي عبد الله الشيعي. وكأن هؤلاء أدركوا أنهم سيلاقون مالاقاه أبو عبد الله الشيعي (١) . ومهما يكن من شيء ، فقد استطاع المهدى أن يقبض على أزمة الأمور في إفريقية بيد قوية .ومن ثم نراه يوجه نشاطة إلى الصراع الحارجي بعد أن استولى على جزء كبير من بلاد المغرب ، ثم يمم شطر المشرق لفتح مصر ، واتخاذها قاعدة ثانية ، أو نقطة ارتكاز أخرى ، يتجه منها إلى بغداد نفسها ، ويقضى على الحلافة العباسية السنية المتداعية .

<sup>(</sup>١) الدكتور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية . السياسي ( ج ١ ورقة ٢٤١ ) .

# البَابِلِخَامِيْن

### أشهر ميزات الدعوة الاسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى

وتمتاز الدعوة الإساعيلية في عهد عبيد الله بأموركشيرة منها: أنها مرت في طورين يعرف أولها بطور الاستتار، وثانيهما بطور الظهور، في كان عبيد الله في الطو الأول إماما مستورا، وفي الطور الثاني إماما ظاهرا، وكان دعاته ينشرون في الطو الأول مبادى متلائم استثار الإمام، وينشرون في الطورالثاني مبادى متلائم ظهور عاتمتاز الدعوة الإسماعيلية في ذلك الحين بترويج كثير من الآراء، من أهمها المناد مدين عام يتفق مع مشارب الناس، والتأويل غير المشروع، والإباحة أحيانا مدين عام يتفق مع مشارب الناس، والتأويل غير المشروع، والإباحة أحيانا والقول بنظريات الإمامة إلى غير ذلك. كما أن هناك كثيرا من المصاعب استطاعيد الله التغلب عليها. ويرجع نجاحه إلى عوامل مختلفة، منها ضعف العالم الإسلامي وصعف الطوائف الشيعية الآخرى، وتحمس الناس لنظرية المهدى، وتطلعهم إلى طهورة ، كما متناز عبيد الله نفسه بصفات كارف طا أثرها في حياته، منها الصروالهدو، والثقة بالنفس، والصدق، وغير ذلك.

#### . ۱ ــ استتار الامام وظهوره

#### (۱) استنار عبيد الله:

مر عبيد الله ــ سعيد الخير ــ فى دورين من أدوار تاريخ الإسماعيلية: وقد تطورت به الاحوال فى الدور الاول ؛ فكان نائباً عن الإمام ، أو على حد تعبير الإسماعيلية «حجاب، الإمام و «حجته» تارة ، وتقمص شخصية الإمام المستور تارة أخرى . وكان فى الحالين يرأس جماعة تعمل فى الحقاء ، وتدعو لإمام مستور، وقد تسلم منصب الحجة ، ثم منصب الإمام فى أواخر بالقرن الثالث الهجرى ، فى

الوقت الذى نضجت فيه تمار ماغرسه آباؤه وأجواده وأئمته. وقد راجت دءوته في فارس وخراسان والعراق، وتركزت في سواد الكوفة على يد حدان قرمط وعبدان، ثم على يد زكرويه وأبنائه، ثم استقرت في إقليم القطيف، جنوبي البصرة، وفي البحرين، على يد أبي سعيد الجنابي، والتهبت جمرتها في بلاد اليمن، حتى اعتقد بعض أن دولة المهدى ستنبعث من هناك. وفي هذه البلاد راجت الدعوة الإسماعيلية على يد ابن حوشب (منصور اليمن) وابن فضل. أما في بلاد المغرب فقد انتشرت على يد داعيه أبي عبد الله الشيعي الذي استطاع أن يوجه ضرباته إلى الدولة الأغلبية لدداعية، ثم يقضى عليها، ويغذ السير إلى سجلاسة في أقصى بلاد المغرب لإحضار سيده عبيد الله المهدى.

وقد استطاع المهدى أن يقوم بعمله على أكمل وجه باعتبارة وحجاب الإمام، ولكنه أخذ يلتى كثيرا من المصاعب، وكان من أشدها خطرا عليه وعلى دولته النقاض حمدان قرمط زعيم قراسطة السواد، في الوقت الذي أصبح فيه عبيد الله إماما ، وتبع ذلك اضطراب الدعوة نفسها بين القرامطة أنفسهم ، فاستخنى حمدان قرمط وصهره عبدان من سواد الكوفة ، وحل محلهما زكرويه وأبناؤه . كا ظهر في الميدان زعيم من أبناء القداح ، وضع ذكرويه وأبناءه في مكان حمدان ، وأصبح ينافس عبيد الله ـ سعيد الخير . وبذلك سامت أحواله ، فهب في وأصبح ينافس عبيد الله ـ سعيد الخير . وبذلك سامت أحواله ، فهب في وأحبح أبناء زكرويه ، حتى اضطر إلى الهرب من سلمية عند ما أصبح إماما ، لأن بعضا لم يرض به إماما مستورا ، بعد أن كان حجة الإمام المستور ، بمعني أن عبيد الله عجزعن أن يوضح لا تباعه أو لبعضهم وظيفته الجديدة واختصاصاتها ، فثاروا عليه . وبذلك نرى أن إمامة عبيد الله المستورة لم تسر في طريقها في سهولة ، فل اعترض ا عقبات . ومهما يكن من شي . ، فقد امتازت الدعوة الإسهاعيلية في عهد الما اعترض المنه عبيد الله المستورة الم تسر في طريقها في سهولة ، إمامة عبيد الله المستورة الم تسر في طريقها في سهولة ، الما اعترض المنه المستورة الم تسر في طريقها في سهولة ، الما اعترض المنه المنه عبيد الله المستورة الم تسر في طريقها في سهولة ، إمامة عبيد الله المستورة الم تسر في طريقها في سهولة ، الما اعترض المنه المستورة المستورة المور منها .

#### (١) التعمق في السرية:

فقد غبرت هذه الدعوة أمواج من السرية الدقيقة ، حتى التبس الأمر على المؤرخين ، فلم يقفوا على حقيقة القائمين بهذه الدعوة : أهمُم من الدعاة ، أم من الأثمة

الحقيقيين من أبناء إسهاعيل؟ والحق أن رياسة الدعوة في عهد عبيد الله وقبل عهده ، وضعت خطط الدعوة السرية ، وأن القائمين بها نجحوا نجاحا كبيرا في تكوين مجتمعات إسهاعيلية قوية عمادها التقية والتخنى . فانظر أبا عبدالله الشيعى (٢٩٨ه) يكتم أمره ، فلا يدرى الأغالبة عنه شيئا ، حتى يدهمهم بجيوشه . وانظر أبا سعيد الجنابي (٢٠٠٩ه) يكوتن دولة ، أو مايشبه الدولة ، في بلاد البحرين ، التي كانت تابعة للعباسيين الذين لم يكونوا يعرفون عنه شيئا . ويظهر أن الإسهاعيلية تشهوا بجاعة الابي هاشمية ، أنباع أبي هاشم بن محمد بن الحنفية وأنصار العباسيين ، في إممانهم في طرق التخنى ، حتى إنشا لا نغالى إذا قلنا ، إن نصيبا كبيرا من النجاح الذي ناله الإسهاعيلية في عهد إمامة عبيدالله يرجع إلى حد كبير إلى هذه السرية المنظمة .

## (۲) التحمَّس الحربي :

ولا يقل أثر التحمس الحربي في نجاح الدعوة في عهد إمامة عبيد الله عن أثر التعمق في السرية ، فقد كان من سياسة عبيد الله الاستعابة بسيوف أنصاره في تحقيق مآريه . التي تتلخص في سكوين دولة إساعيلية أو لا ، وهدم الدولة العباسية ثانيا ، نعم ! لقد قام أنصار عبيدالله الإمام المستور بحركات حربية رائعة ، تذكر نا بشجاعة الحوارج و ثباتهم ، فنجح أبو سعيد الجنابي في هزيمة العباسيين هزائم متنالية ، كا نجح في قرمطة بلاد القطيف والبحرين . وهاهم أو لا ، جماعة زكرويه بن مهرويه بهزمون جيوش الطولونيين والعباسيين ، ويلقون الذعر في الشام وباديتها ، وفي شمال العراق الغربي . وهكذا نال هؤلاء القرامطة ، بفضل الدعاية المنظمة ، شيئا غير قليل من النجاح . وليس هذا كل ما كان للتحمس الحربي من أثر ؛ فإن أبا عبد الله قيد فعون كالسيل المنهم بحرفون أمامهم دولة الاغالبة ، التي لم تستطع الصمود أمام تحمسهم المنقطع النظير . و بفضل هذه الحماسة الحربية استطاع أبو عبد الله أن أباد يحقق للدعوة الإسماعيلية غرضها الرئيسين : فأقام دولة الفاظميين ، بعد أن أباد يحقق للدعوة الإسماعيلية غرضها الرئيسين : فأقام دولة الفاظميين ، بعد أن أباد أنين والمغرب والبحرين وسواها .

#### ٣ – الدعوة للامام المستور

ومن خصائص استتار الإمام مضاعفة أنصاره ونوايه نشاطهم فى نشر الدعوة للمذهب الإسماعيلي ؛ وكان أفراد بيت القداح الدعامة التي قامت علمها أسس هذا المذهب . ولا غرو فقد استعان الإمام محمد بن إسماعيل يميمون القداح ، كما استعان الإمام عبد الله بن محمد بن إسهاعيل ، والإمام أحمد بن عبد الله بحجتهما وداعيهما الأكبر عبد الله بن ميمون القداح . واستمر هذا وأبناؤه الساعد الأيمن للأئمة المستورين . وكان عبيد الله نفسه ، وهو سعيد الخير بن الحسين بن عبد الله القداح، كما ذهبنا إليه ، حجة الإمام المستور الحسين بن أحمد ، ثم حامل وديعته فىالإمامة ، ليوصلها إلى ابنه أبى القاسم، الذي عرف بعد ذلك بالقامم بأمر الله . وعلى يد عبيد الله قامت الدولة الفاطمية . وهكذا كانت مساهمة القداحية في نشر الدعوة الإسماعيلية في دور الستر عظيمة حقا ، مما مجعلنا نميل إلى تسمية دور الستر هذا بالدور القداحي . وليس معنى ذلك أن الأثمة الإسماعيلية كانوا عاملين ، بل كانوا جميعًا في نشاط دائم ، وإن كان أبناء القداح هم الذين قاموًا بتنفيذ أعمالهم . وسواء أكان الأئمة الحقيقيون هم الذين قاموا بنشر الدعوة ، أم أن أبناء القداح استبدوا بها ، أم أنهم جميعا كانوا يتعاونون على نشرها ، وهو ما نميل إليه ، كانت الدعوة الإسماعيلية رائجة بطريقة سرية رائعة ، وأنها أقيمت للامام المستور من أبناء إسماعيل الحقيقيين أولا ، ثم من أبنائه الروحانيين أو التعليميين ثانيا .

#### (٤) استفلال نظرية المهدى المنتظر

عمل دعاة الإسماعيلية الأوائل على رواج هذه النظرية فى أنحاء العالم الإسلام كافة ، متخذين ميل كثير من الناس إلى أهل بيت الرسول ، واعتقادهم فساد المجتمع الإسلامى ، وسيلة لجذب الأشياع . وضاعف دعاة عبيد الله فى عهد استتاره جهودهم فى استغلال هدا الرى ، فادعوا أنهم يمهدون لعصر جديد هو عصر « دولة الله ، وأن المنقذ المنتظر على وشك الظهور ، ليغيث الناس بما هم فيه من سوء . ولذلك بادر كثيرون إلى الانضام إلى جماعة عبيد الله ، معتقدين أنهم سوء . ولذلك بادر كثيرون إلى الانضام إلى جماعة عبيد الله ، معتقدين أنهم سوء .

وجند الله ، وحملوا السيف لتكوين و دولة المهدى ، أو و دولة الله ، و بفضل هذه النظرية ، نجح عبيد الله وعامة دعاته فى تنفيذ خططهم كاملة ؛ فقد كان لتصريح أبي عبد الله الشيعى بقرب ظهور المهدى ، وقوله : طوى لمن ألق بنفسه بين يديه ، أثر فعال فى القضاء على الأغالبة ونجاح الإسماعيلية فى بلاد المغرب . وهكذا تملكت قلوب الإسماعيلية فى دور الستر ، وفى عهد إمامة عبيد الله ، فكرة الإمام المنتظر ؛ فاندفع القوم يعلنون عداءهم الصريح للحكم العباسى ، بل للدين القائم ، حيث اعتقد الإسماعيلية فساد هذا وذاك ، فعملوا على تقويضهما معا ، ليحل محلهما دين المنقذ المنتظر ( المذهب الإسماعيلي ) ودولته ( الدولة الفاطمية ) . وهكذا كان حين المنقذ المنتظر ( المذهب الإسماعيلي ) ودولته ( الدولة الفاطمية ) . وهكذا كان وحاملي لواء دينه الجديد ، ويجد فى ذلك منتهى سعادته ، بل يعتقد أن موته نوع من الجهاد أو الاستشهاد يثاب عليه . وبهذا كله نالت الدعوة الإسماعيلية شيئا كبيرا من النجاح (١) .

### ( <sup>-</sup> ) ظهور عبيد الله ( ٢٩٦ – ٢٢٣ هـ )

كان جلوس عبيد الله المهدى على عرش الدولة الفاطمية ، إيذانا بحدوث تطور جديد في تاريخ الدعوة الإسهاعيلية ، ودليلا على نهاية عهد استتار الأثمة ، وبداية عصر ظهورهم على مسرح السياسة المذهبية الحسكومية . فبعد أن كان أثمة الاستتار يمنحون نواجهم ودعاتهم كثيرا من النفوذ والمسلطان ، حتى كانوا أشبه بمستقلين في أقاليم دعوتهم ، أصبح عبيد الله ، الإمام الظاهر ، يتدخل في شئونهم ، ويملي عليهم سياسته الجديدة ، فله الإيمام الظاهر ، يتدخل في شئونهم ، ويملي عليهم سياسته الجديدة ، فله منهم . وقد أصبح واجبه مزدوجا ، لاجتماع رياسة الدعوة ورياسة الدولة في شخصه ، فعمل على تنظيم الأولى في الداخل والخارج ، الدعوة ورياسة الدولة في شخصه ، فعمل على تنظيم الأولى في الداخل والخارج ، ونظر إلى الدعوة ذاتها باعتبارها أداة ترتكز علها الدولة ، وتعتمد في حياتها ، أو بعبارة أخرى نظر إلى الدعوة كوظيفة من وظائف الدولة ، فوضع تبعا لذلك أو بعبارة أخرى نظر إلى الدعوة كوظيفة من وظائف الدولة ، فوضع تبعا لذلك الأسس التي سلكها خلفاؤه من بعده . وأما رياسته للدولة ، فكانت تحتم عليه أن

<sup>(</sup>١) الدكتور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي حتى سقوط بغداد ج ٢ ورقة . ه .

يعمل على زعامة العالم الإسلامى ، كما كان عليه أن يحول شمالى إفريقيه إلى دولة إسماعيلية ، ولذلك حارب شرقا وغربا ، فنجح أحيانا وأخفق أحيانا . ولم يكن المهدى يرمى من وراء ذلك إلى الجاه والاستعار وجدهما، بل كان يعمل على أن ينتزع من العباسيين زعامة العسالم الإسلامى ، لأنه كان يعتقد أنه أحق مهذه الزعامة منهم . ولا غرو فإن دولته هى دولة العلويين الذين ينتسبون إلى الرسول ، وهم فى فظره ، وفى نظر كثير من الناس ، أحق من بى العباش .

وتمتاز الدعوة الإسماعيلية في دور ظهور عبيد الله المهدى ( ٢٩٦ — ٣٣٣ هـ) بأمور منها: اتسام الدعوة بالطابع الحكومي ؛ فقد انتقلت من أيدى رجالها ورؤسائها إلى أيدى رجال الدولة وخلفائها ، وبعبارة أخرى من أيدى الدعاة إلى أيدى الحكوميين . ومن ثم أصبحت الصفة الحكومية هي المتغلبة عليها ، المميزة لها ، واستحال رجال الدعوة في عهد عبيد الله ، ثم في عهد خلفائه ، إلى طبقة من الموظفين . وأصبحت الدعوة ، على كره من رجالها المخلصين ، تسير سيرا آليا محضا ، ولم يعد للحاس المذهبي الذي كان من أظهر مميزات عصر الستر ، ماكان له من تأثير ، وأضحى رجال الدولة الحكوميون يشرفون على رجال الدعوة ويتزعمونهم . كا أخذ هؤلاء يعنون بالشكل الظاهرى من أشكال الدعوة فقط ، فيعقدون المجالس، وينشرون بعض المبادى الإسماعيلية بين الناس ، رعاياكانوا أم أشسياعا وأتباعا . ولو لا اعتقاد كثير من أهالي بلاد المغرب ، بأن الفاطميين علويون ، وقفت الاستجابة إلى المذهب الإسماعيلي عند هذا الحد . أضف إلى ذلك أن مستجبي تلك البلاد لم يعرفوا من خطوات الدعوة إلا مراحلها الأولى .

ولم تكن الدعوة للحكومة الفاطمية الإسماعيلية فى دور الظهور تضارع الدعوة للامام المنتظر فى دور الستر ، فقد أخذ المستجيبون فى دور الستر طريقهم إلى المذهب الإسماعيلى فى حماس زائد ، معتقدين أنهم يعملون لإنقاذ أهل البيت . أما فى الدور الذى نطلق عليه دور ظهور عبيد الله ، فقد كانت الاستجابة فيه ، وبخاصة فى بلاد المغرب ، نتيجة خوف الناس من الحكومة القائمة ، كما كان رجال الدعوة أنفسهم يعملون من جانبهم على إرضاء رجال الدولة ، ويسعون للحصول على المال عن طريقهم ، شأنهم فى ذلك شأن كل موظف . وقد جر ذلك على الدولة كثيرا

من النكبات ، ولا سيا بعد أن أقيم على رأس الدعوة أفراد غير جديرين بالاضطلاع بها . فن ذا الذي يقول إن بدرا الجمالي ، ذلك الوزير العظيم في عهد المستنصر الفاطمي ، وهو حكما نعلم ـ إمامي اثنا عشرى ، يكون هو وأبناؤه على رأس الدعوة الإسماعيلية ؟ ولاغرو فقد أضعف عبيد الله المهدى الدعوة الإسماعيلية بيده ، حتى أصبحت وظيفة ثانوية من وظائف الدولة ، هذا إلى أن ذلك التحول من نشر الدعوة إلى تكوين دولة بإراقة الدماء الكثيرة ، ومن إقامة الدعوة لإمام مستور إلى الدعوة لإمام ظاهر ، والإبقاء على الدولة ، والعمل للتوفيق بين الرعايا وبين المذهب الإسماعيلي ـ كل هذا أدى إلى تطرق الضعف إلى هذه الدعوة .

ولا نغالى إذا قلنا ، إن ثورة أبى عبد الله الشيعى ، وأخيه أبى العباس على عبيد الله المهدى ، لم تكن إلا ثورة قام بها رجال الدعوة المخلصين لها على النظام الحكومي الجديد ، الذي آلت إليه الدعوة الإسماعيلية ، فكأن عبيد الله المهدى قد مهد بعمله هذا للحسن الأعصم القرمطي للثورة على المعز وابنه العزيز ، كما مهد لدعاة الحاكم الغلاة ، وهم الدروز ، للقيام في وجه الدعوة الحكومية ، والجهر بتأليه هذا الخليفة ، وكما مهد للحسن الصباح لإذكاء نار الثورة على المستعلى بن المستنصر ووزيره الأفضل بن بدر الجمالي (١) .

كذلك تمتاز الدعوة الإسماعيلية فى ذلك العهد بإقامة الدعوة لعبيد الله باعتباره إماما ظاهرا . فقد كانت هذه الدعوة فى دور الستر تتجه إلى إمام مستور مر سلالة إسماعيل بن جعفر . وكان كثير من الدعاة لا يعرفون شخص ذلك الإمام ؛ إلا أن الفرح كان يغمرهم ، سواء أكانوا دعاة أم مدعوين ، كما كان يغمرهم أمواج من الحاسة لذلك الإمام العلوى المستور الذى لا يعرفه أكثرهم على وجه التحقيق. أما بعد قيام الدولة الفاطمية فى سنة ٢٩٦ه ، فقد اتجمت جهود رجال الدعوة إلى

<sup>(</sup>۱) ويلقب شاهنشاه ، وقد حارب نزارين المستنصر ، ، استخلص الملك منه لابن اخته المستملي. وكان الأفضل حربا على الاسماعيلية ، نزارية كانوا أو مستعلية ، واستمر كذلك طول عهد الحليفة المستعلى ، وردحا من عهد الحليفة الآس ، ومات مقتولا في سنة و١٥ ه على يد الاسماعيلية ، ولا نعرف على وجه التحقيق إلى أي طائفة من ها تين الطائفةين يقتمب القاتلون .

الإشادة بهذا الخليفة الفاطمى الذى أصبح على رأس دولتهم المنشودة ، واستمرت الدعوة للامام الظاهر طوال الحسكم الفاطمى تقريبا ، حتى إننا نستطيع أن نسميها « الدعوة الفاطمية » . ونرى كبار الدعاة وأعلامهم فى عهد عبيد الله المهدى يقرون بتلك النظرية الجديدة ، وبخاصة أبو طاهر الجنابى ، زعيم قرامطة البحرين (٥٠٠ – ٣٠٢٧ ه) ، كما نرى دعاة اليمن وفارس وخراسان يعملون على الإشادة بالخليفة الفاطمي عبيد الله المهدى ، وينادون بأحقيته بالحسكم وزعامة المسلمين ، ومن الامثلة التي تؤيد هذا الرأى قول أبي طاهر : « أنا الداعي إلى المهدى (١) » ، عليك الإمام المنظر خروج الاسد الغضنفر ، في سرابيل الظفر ، متقدادا سيف عليك الإمام المنظر خروج الاسد الغضنفر ، في سرابيل الظفر ، متقدادا سيف فارس والين ، وفي حركاتهم كذلك .

على أنه لم يكن للدعاة ولا للدعوة فى دور الظهور ما كان لهم من نغوذ فى دور الستر ؛ فقد أصبح مركز كبير الدعاة فى المهدية أقل شأنا من مركز نائب الإمام المستور ، أى حجابه وحجته فى دور الستر ؛ ولم يستطع داعى الدعاة أن يتمتع بالزعامة المطلقة التى كان يتمتع بها الحجة فى دور الستر ، لوجود الخليفة الفاطمى واستبداده بكافة الأمور دونه . أضف إلى ذلك أن داعى الدعاة أصبح موظفا من موظفى الدولة ، يأتمر بأ وامرها وينتهى بنواهيا . ولا نغلو إذا قلنا إن هذه الحركة التى قام بها أبو عبد الله الداعى فى وجه المهدى ، كانت تتيجة لما حدث من تغيير فى أساس الدعوة ، فقد شعر هذا الزعم الجرى ان مركزه قد ضعف بظهور المهدى ، كاشعر الحسن الصباح مؤسس الدعوة النزارية ، بمثل ما شعر به أبو عبد الله من بعده ، فار على الإمام المستعلى ، ونادى بأحقية أخيه نزار والعودة إلى الدعوة الإمام المستور ، ثم حذا حذوهما ان مدن (٢) ، باب أبواب الدعوة الإسماعيلية

<sup>( )</sup> الذهبي : تاريخ الاسلام ( مخطوط ) جم ووقة ٦١ .

<sup>(</sup>٢) الحمادى : كشف أسرار الباطنية ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) منذ اليوم الذي خرج فيه اينمدين مع إمامه الطفل ، الطيب بن الآس ، في سنة ٢٦٥ هـ ، طهرت جاعة يمرفون باسم الطينية ، قسبة إلىالامام الطيب هذا ، وكانوا يتادون بالانفصال عن الدولة الفاطمية \_\_\_\_

(أى رئيسها) فى عهد الخليفة الآمر (٢٤ ه)، ونادى هو وأنصاره بإمامة الإمام الطيب المستور، وعملوا على ترويج مبادى دور الستر، وثاروا على الخليفة الفاطمى الحافظ، وأعلموا أنه العدو الأساسى أو التقليدى The Arch Enemy للدعوة الإمماعيلية.

ومن أهم بميزات الدعوة فىذلك الدورعلاقتها السرية بالمستجيبين. نعم! لقد تغير مركز الدعوة الفاطمية وأنصارها بقيام الدولة الفاطمية ، فلم تعد هذه الدولة ترضى بيقاء بعض مبادى الإسماعيلية الغالية ، وعرضها على العامة ، حتى لا يثور وا عليها ، ويعيدوها سنية كما كانت . ولذلك حيم على القائمين بأمرهذه الدولة أن يتظاهروا فى عهد عبيد الله المهدى للناس بغير ما هم عليه ، وأن يحكموا ، فى الوقت نفسه ، الاتصال السرى مع أشياعهم وأنصارهم الإسماعيلية ، حتى لا يتطرق الضعف والوهن إلى المندهب الإسماعيلي بينهم . ولذلك نرى عبيد الله يتصل سرا بأنى سسعيد الجنابى ، ويأمره بإعلان الحرب على العباسيين فى جنوب العراق ، فى الوقت الذى تغزو فيه جيوش الدولة الفاطمية مصر ، ويتصل هو سرا بأنصاره القرامطة ليعلنوا الثورة على ولى عهد أبى سعيد ، وينادوا بأحقية أخيه أبى طاهر ، وكان مواليا لعبيد الله ، فيقره هذا على عرش القرامطة ، ويتصل به سرا ليقابل جيوشه فى مصرسنة ٧٠٣ هـ فيقره هذا على عرش الذى عرف بميله إلى الفاطميين ، إلى القول بأن القرامطة ، كانوا إذا ذكروا الحجر الاسود يقولون : « أخذناه بأمر من إمامنا عبيد الله ، ونرده بأمره وبأمر خليفته (١) م . بل لقد عزا عبد القاهر البغدادى إلى عبيد الله أنه المرا إلى أبى طاهر رسالة مطولة ، اطلع البغدادى (٢)عليها بنفسه ، وفيها الثورة على أرسل إلى أبى طاهر رسالة مطولة ، اطلع البغدادى (٢)عليها بنفسه ، وفيها الثورة على أرسل إلى أبى طاهر رسالة مطولة ، اطلع البغدادى (٢)عليها بنفسه ، وفيها الثورة على أرسل إلى أبى طاهر رسالة مطولة ، اطلع البغدادى (٢)عليها بنفسه ، وفيها الثورة على

<sup>=</sup> وخلفاتها ، ونا دراكما نادى الذارية من قبلهم (في أو اخرالقرن الحنامس) بأحقية هذا الامام وسلالته ، وظلوا يعملون في اليمن من من منه ٢٦٥ هـ إلى سنة ٢٩٩ هـ ولذلك تسمى هذه الفترة في تاريخ الدعوة الطبيبة باسم وظلوا يعملون في اليمن من سنة ٢٦٥ هـ إلى فريقين : فريق بزعامة داود بن عجب شاه في الهند ، ويعرفون بالمهاودية ، وفريق نادى بزعامة سلميان بن عبد الله ، ويعرفون بالمهايا نبة ، وهم في اليمن شاصة مهولا يزالون جميعاً ، داودية وسلمائية ، ينادون بالامام المستوو ، ويعرفون جميعاً باسم البهرة .

<sup>(</sup>١) أنظر ص ٢٢٥ من هذا السكمتاب .

<sup>(</sup>٢) الفرق بين الفرق ص ٢٧٨ - ٢٨١ .

ويما تمتاز به الدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى ، اتخاذ حاضرة الدولة مستقرا لرياسة الدعوة ، أو بعبارة أخرى ، اتخاذ هذه الحاضرة دار هجرة للاسماعيلية ، فأصبحت المهدية ، التي حلت محل سلمية ، غاصة بمدارس الدعوة التي تغدى طائفة الإسماعيلية في كافة أنحاه العالم بالآراء والدعاة الذين مر نوا على العمل ، وأصبحت دار الهجرة الأولى لجماعات الإسماعيلية . وليس معنى ذلك أن أنصار الإسماعيلية كانوا يقلدون الدولة في اتخاذ حواضر بلادهم دور هجرة ، فإن ابن حوشب ، وكبار قرامطة السواد بعد حمدان قرمط ، وأبا طاهر القرمطي ، كانوا لا يزالون يعتمدون على إقامة دور هجرة يأوى إليها الإسماعيلية إذا حزبهم الأمر ، وينشرون منها آراءهم وجيوشهم . ولكن هذه الدور لم تكن في حواضر بلادهم . فهذا أبو طاهر الجنابي ينشي ، المؤمنية ، لتكون دار هجرة ، بالقرب من مدينة الاحساء ، ويظل ابن حوشب في دار هجرته بعدن لاعة لنشر الدعوة منها . أما المهدى عبيد الله فيترك دار هجرة الإسماعيلية بفج الأخيار بجبل كتامة ، ويحييل حاضرته إلى دار هجرة إسماعيلية ، تبث مبادتها في هسدنا الوقت من القصور الملكية ، والمساجد ، ومن مدارس الدعوة نفسها .

وقد طرأ على الدعوة الإسهاعيلية تطور آخر فى الناحية المالية، فبعد أن كانت الأموال فى دور الستر من تبرعات محسنى الإسهاعيلية ، كما فعدل دندان الذى تبرع لعبيد الله القداح بمليون دينار ، ومن الضرائب الوقتية التى فرضها الدعاة على المستجيبين عند أخذ العهد عليهم ، ومن سن ضرائب منظمة فرضها كبار الدعاة على الانباع ، كما فعل حمدان قرمط وأبو سعيد الجنابى ، اللذان كان لنظامهما المآلى البديع أثره فى

بقاء جماعة القرامطة رحما طويلا من الرمن ، أصبحت الدعوة الإسهاعيلية في دور ظهور المهدى تأتى من الجزية ، وبما يدفعه المستجيبون بعد سماع مجالس الدعوة ، وهى المحاضرات الى كان يلقيها كبار الدعاة في عقائد المذهب الإسهاعيلى . وقد تطور نظام هذه المجالس تطورا مدهشا في عهد الفاطميين بمصر . أضف إلى ذلك أن أشياع المهدى كانوا يرسلون إليه خمس أموالهم ، وهو ما يعرف مخمس الإمام ، أو خمس صاحب الزمان . ولابد أن تكون الدولة الفاطمية قد وقفت بعض الأوقاف للانفاق على الدعوة ، حتى لا يتطرق إليها الضعف والانحلال . وهكذا حدثت تغييرات شاملة في تنظيم الدعوة وشئونها ، ولكن هذه الدعوة ظلت تعمل لصالح الاثمة المستورين والظاهرين . ولا غرو فقد كان للجهود الهائلة ظلت تعمل لصالح الاثمة الممتورين والظاهرين . ولا غرو فقد كان للجهود الهائلة التي بذلت في تنظيم الدعاية للمذهب الإسهاعيلي في دور التكوين ، وهو دور الستر ، التي نذلت في تنظيم الدعاية للمذهب الإسهاعيلية ، سواء أكانوا من البهرة أم من الإغاضانية إلى اليوم .

### ٢ - أشهر مبادىء الاسماعيلية في عبهد عبير الله المهدى:

للاسماعيلية في عهد عبيد الله ، في ستره وظهوره ، مبادى مكثيرة نتناول منها الكلام على مبدأ الإمامة و بعض نظرياته المختلفة ، لما كان لها من أثر في حياة عبيدالله بوجه خاص والإسماعيلية بوجه عام ، ثم نتناول الكلام على مبدأ الإباحة ، والمناداة بدين عام يتفق ومشارب الجميع .

# (١) مبدأ الامامة في عهد عبيدالله المهدى:

كانت الإمامة السلاح الذى تسلح به العلويون ، منذ فجر تاريخ الشيعة ، لمقاومة الآمويين أولا ، والعباسيين ثانيا . وقد استمر مبدأ الإمامة على قوته ، كما رأينا ، بين الاثنا عشرية والإسماعيلية . وقد ابتدع الإسماعيلية نظريات كثيرة الامامة ، ترمى في مجموعها إلى تقديس شخص الإمام الإسماعيلي ، مستورا كان ام ظاهرا ،

فوازنوا بين الإمامة والرسالة ، وبحثوا علاقة إحداهما بالآخرى ، كما بحثوا في تعيين الإمام ، وحتمواأن يكون ذلك التعيين بالنص ؛ ثم تناولوا أشخاص الأئمة من الناحية العلمية ، فذهبوا إلى أنهم مصدر المعرفة دون سواهم . ولم يكتفوا بذلك ، بل نادوا بعصمة الأئمة واستتارهم وظهورهم ، كما بحثوا الاستقرار والاستيداع الإماميين ، وفرقوا بين الإمام المستقر والإمام المستودع ، إلى غير ذلك من النظريات المرتبطة بهذا المبدأ الأساسي ، وهو مبدأ الإمامة .

أولا: نظرية الإمام والناطق في عهد عبيدالله . كان لرواج الدعوة الإسماعيلية في عهد عبيد الله ، في أواخر القرن الثالث وأوائل القرن الرابع ، أثره السكبير في محاولة ربط مبادىء المذهب الإسماعيلي وفلسفته ، بالنهضة العلمية التي راجت في ذلك الوقت . ولذلك نرى الإسماعيلية يبتدعون نظرية فلسفية جديدة خاصة بالرسل ، أي النطقاء ، والأثمة من سلالة على بن أبي طالب . وقد تأثر الإسماعيلية بالفلسفة اليو نانية التي تقول بمذهب الصدور Emanation Doctrine ، وهو أن الواحد يصدر عن الواحد ، كما يصدرالضوء عن النور ، وأن البارئ تعالى خلق العقل الكلي يصدر عن الواحد أي السماعيلية في وهدا خلق النفس الكلية Ame Universelle ، وهدا خلق النفس الكلية على الأنبياء ـ أى النطقاء ـ حلول للعقل الكلي ، كما أن الأثمة حلول النفس السكلية . وكذلك كان الإسماعيلية في ذلك العصر يرون أنه لما كان في العالم العلوى عقل كلي ونفس كلية ، وجب أن يكون هناك من يمثلهما على الأرض في شخصي الناطق والإمام .

ويعتقد الإسهاعيليّة أن كلمة الناطق كضوء الشمس ينساب من السهاء فيغمر الأرض ، أو كالمطر ينهمل من السهاء فيحي موات الأرض . أما الأساس<sup>(۱)</sup> ، فهو ترجمان كلمات الرسول ، يتولى شرحها و تأويلها ، وعنه تصدر الحقيقة ، كا يصدر النبات عن الأرض بعد استقبالها ماء المطر . ومن هذا ندوك ، لماذا يعبر الإسهاعيلية عن الناطق بكلمة و السهاء ، ، وعن الأساس بكلمة و الأرض ، . ولهذا يقولون : إن التنزيل خاص بالناطق ، والتأويل خاص بالأساس<sup>(۲)</sup> كما يسمون المذهب

<sup>( )</sup> الأساس : هو الامام الأول الذي يماصر الناطق .

<sup>(</sup>٢) جريار: عقيدة الاسماعيلية س ١٨٥٠

الإسهاعيلي أحيانا مذهب التأويل الذي وجد لتوضيح التنزيل وشرحه .

وترجع أهمية نظرية النطقاء Prophets والأثمة في تاريخ الإسماعيلية ، إلى ما يعتقدونه من أن محمدا عليه ورث عليا النطق ، وأن عليا ورث أبناء من الأثمة النطق والإمامة معا ، بمعنىأن الإمام الإسماعيلي قد جمع بين الصفتين . وهذا وأى كثير من دعاة الإسماعيلية وعلمائهم ، على أن جميع الإسماعيلية ، تقريبا ، يرون أن محمد بن إسماعيل هو الناطق السابع (١)، وأنه أتى بشريعة جديدة هي شريعة التأويل. ويقول الداعي إدريس عماد الدن (٢) : إن شريعة محمد بن إسماعيل لم تنسخ شريعة محمد على النظرية صداها في العالم الإسماعيلي في دوري الستر والظهور .

والواقع أن هده النظرية ترمى إلى غرض سياسى خطر ، هو بعث الأمل فى نفوس الأتباع ، وجعلهم يعتقدون إمكان ارتفاء الحدود السفلية من حدود المستجيبين ، حتى يصلوا إلى أرقى الحدود وأعلاها درجة : فالدعاة مثلا إذا أخلصوا ، وصلوا إلى رتبة الائمة ، فالنطقاء فما فوق رتبة الحجج ، وإذا أخلص هؤلاء الحجج وصلوا إلى رتبة الائمة ، فالنطقاء فما فوق ذلك . ويفسرون ذلك بأن النفس السكلية التى يمثلها الإمام ، تستطيع أن تصل إلى مرتبة خالقها ، وهو العقل السكلى الذى يمثله الرسول على الارض ، وذلك راجع إلى دوام حركة النفس السكلية وميلها إلى الرفعة والتطلع إلى رتبة العقل السكلى ، وأنها بحركاتها هذه تتحد بمصدرها الاصلى (٣). وهكذا يحرص كل ، حد ، من حدود وأنها بحركاتها هذه تتحد بمصدرها الاصلى (٣). وهكذا يحرص كل ، حد ، من حدود رفعة له ، لأنه قد يصل إلى رتبة الداعى فالحجة فالإمام . ولاغرو فقد جنى عبيدالله وفعة له ، لأنه قد يصل إلى رتبة الداعى فالحجة فالإمام . ولاغرو فقد جنى عبيدالله هما رتبتا الحجة والإمام . ويرى الإسماعيلية فوق ذلك أن عبيد الله اجتمعت فيه صفتا النبوة والإمامة معا ، فجمع مذلك بين الرتب الثلاث : الحجمة ، والإمام وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية . ولسنا بصدد تقصي شرح الإسماعيلية والناطق ، وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية . ولسنا بصدد تقصي شرح الإسماعيلية والناطق ، وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية . ولسنا بصدد تقصي شرح الإسماعيلية والناطق ، وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية . ولسنا بصدد تقصي شرح الإسماعيلية ولناطق ، وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية . ولسنا بصدد تقصي شرح الإسماعيلية والناطق ، وهذا أسمى مايصل إليه الإسماعيلية .

Ikbal: The Development of Metaphysics in Persia, p. 62 (1)

Carra de Vaux : Les Penseurs de l'Islam, vol. v. p. 35 (1)

lbid. (r)

لهذه النظرية , وإنما نكتني بأن نقول : إن عبيد الله جنى نمارهـ ، حيث وجـد مجتمعا يقدسه , لجمه بين صفات الكمال المذهبي كلم ا ، وتفانيه في الإخلاص لمذهبه وجماعته , وأنه مهذا الإخلاص يسمو إلى أعلى الدرجات .

وكان من أثر ظهور هذه النظرية أن تفانى جماعات الإسهاعيلية فى الدفاع عن شخص عبيد الله ، وإقامة دولته . انظر جمود ابن حوشب فى اليمن ، وأبى سعيد الجنابى فى البحرين ، وما قام به أبو عبد الله الشيعى وأنصاره فى المغرب ، تر أن ذلك كله راجع إلى عقيدة الإسهاعيلية فى إمامة عبيد الله التى اتحدت بالنطق النبوى أو النبوة أيضا . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى ، فإن هذه النظرية جعلت جميع المستجيبين بحيث يستسلم كل منهم إلى رئيسه الأعلى ، أو مفيده على حد تعبيرهم (ما وراه خود) ، ويطيعه طاعة عمياء . وبهذا الخضوع ساد المذهب الإسماعيلى والمجتمع الإسماعيلى .

ثانيا: عصمة الإمام عبيد الله · ايس من شك في أن القول بعصمة الإمام أمر ممترف به من جميع الإسماعيلية منذ فجر تاريخهم ؛ إنهم يردون على من يقول: إن إسماعيل بن جعفر الصادق شرب الخر ، بأنه لا جناح عليه ، وأنه فعل ذلك لحكمة لا يدريها أحد . ولذلك كان من الواجب ألا يعترض إنسان على فعل الأثمة . ويقرر الإسماعيلية فيا بينهم , أن من يولد إماما لا يمكنه أن يقترف الجريمة » ، وأن شرب الخر غير محرم على الأثمة ، وأن هؤلاء ليسوا مجبرين على الصوم أو الصلاة أو الحج ، أو غير ذلك ، لأنهم من الحاصة ، وأن تكاليف الشريعة مقصورة على العامة وحدهم ، وأنه , لا تنظيق أو امر الشرائع الظاهرة على عالم الحقيقة الباطنة المطلقة ، التي ينتمي إليها هؤلاء الأثمة »(٢). ويرى الإسماعيلية ، فوق ذلك ، أن الأثمة قادرون على فسخ أو امر الشرائع السابقة ، وغلا بعضهم في ذلك ، أن الإمام معصوم حتما ، على حين لا يعصم غيره حتى الأنبياء أنفسهم (٣) . وفي الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل الحق أن عصمة الأثمة عند الفاطميين ، ومخاصة في عهد عبيد الله ، لم تصل إلى تفضيل الحق أن عصمة المن المناه المناه المناه المنه المنهم المناه المنه الم

Carra de Vaux: Les Penseurs de l'Islam, vol. v. p. 35. (1)

Ivanow: Kalami Pir, p. xliii (1)

<sup>(</sup>٣) ابن الوليد : تاج العقائد ومعدن الفوائد ( نشرء الأستاذ إيفانو ) ص ٤٠٠٠

الأئمة على الأنبياء والرسل ، بل كانوا يفضف لون النبوة والإمامة. ولكن الذي لا نشك فيه ، أن المستحيبين الذين كانت حياتهم مرتبطة بعبيد الله ارتباطا وثيقا ، كانوا يقدرونه ويحترمونه كثيرا ، ولكنهم لم يصلوا به إلى درجة العبادة . أما أولئك الذين كانوا بعيدين عنه ، فقد كانوا أكثر تطرفا في تقديسه ، حتى كانوا يعتقدون عصمته اعتقادا لا يعتوره شك .

أما الغرض السياسي الأول من القول بعصمة الأئمة ، فيتلخص في جعل العامة من الإسماعيلية يخلصون لإمامهم ظاهرا كان أو مستورا . وقد كان لهذه النظرية أثرها في جذب المستجيبين إلى الدعوة وأنصارها ، وخضوعهم لعبيد الله خضوعا أعمى . ويتجلى القول بعصمة الأئمة في تآليف الدعاة المشارقة خاصة كالنسني والسجزي ( ٣٣١ ه ) .

تالثا: نظرية التعليم من عبيد الله. يعتقد الإسماعيلية أن أسرار الشرائع وبواطنها وقف على الأئمة وحدهم، وأنه لا يمكن معرفة هذه الاسرار إلا عن طريقهما نفسهم، أوعن طريق أنصارهم من الدعاة. وقد استغل دعاة الائمة المستورين في الدور القدر الحدر القائمة المنظرية في تثبيت نفوذهم، بدعوى أنهم نواب الائمة وحججهم. ولا غرو فقد كان نواب الائمة من بيت القداح، وعلى رأشهم عبيد الله، ينادون بالتعليم من الإمام المستور، أو نوابه، حتى يستغلوا ذلك لمصلحتهم، وينالهم من تقديس الاتباع لهم ما يناله الائمة أنفسهم، ومن ثم يرون وأن كل زمان لا بد فيه من إمام معصوم، يرجع إليه فيا يستبهم من أمور الدين، (١).

وكان أول من روج تلك النظـــرية الخطيرة ، عبد الله بن ميمون القداح . ونستطيع أن ندرك ذلك من مقابلة ابن حوشب للامام الحسين بن أحمد بن عبد الله ابن محمد بن إسماعيل ، وكذلك من مقابلة ابن فضل له (٢) (أو لأحمد بن عبد الله بن ميمون القداح) . و بظهر أن القائلين بنظرية التعليم كانوا قوة هائلة ، وأن نظريتهم هذه قد لقيت رواجا كبيرا على مر السنين ، و فظهـرت حجتهم في إظهار الحاجة إلى التعليم والمعلم ، وضعف قول المنكرين في مقابلته ، (٣) .

<sup>( )</sup> الغزالى : فضأ ثبح الباطنية ص ٨ .

<sup>(</sup>٢) أنظر ص ٧١ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) الغزالي : المنقد من الصلال ص ١١٠٠

وكان عبيد الله يستغل نظرية التعليم ويبثها بين أشياعه ، كابن حوشب ، وأبي طاهر الجنابي وغيرهما ، وأن هـذه الرسائل التي تبودات بين عبيد الله وبينهم تدل على صحة ما ذهبنا إليه . حقيقة راجت نظرية التمليم في القرنين الحامس والسادس ، حتى خشى الناس ازدياد خطرها ، فهب العلماء السنيون يقاومونها ، كما نرى ذلك واضحا في أقوال أبي بكر الباقلاني من علماء القرن الحامس ، والغيرالي من علماء القرن السادس الهجري . ومع هذا فإن أسس نظرية التعليم وضعت في دور الستر الأول ( الدور القداحي ) ، وأفاد منها عبيد الله في ستره وظهوره (١) .

ويخيل إلينا أن عبيد الله وغيره من الأئمة المستورين والأئمة الظاهرين، لم يريدوا أن يأخذوا علومهم عن أئمة السنيين أو الاثنا عشرية أو المعتزلة أو ما إلى ذلك ، فكانوا يقولون لأتباعهم : , لا بد من الانقياد للشرع في تكاليفه ، على التفصيل الذي يفصله الإمام من غير متابعة الشافعي وأبي حنيفة وغيرهما وإن ذلك واجب على الخلق والمستجيبين ، إلى أن ينالوا رتبة الكال في العلوم ، فإذا أحاطوا من جهة الإمام بحقائق الامور ، واطلعوا على بواطن هذه الظواهر ، انحلت عنهم هذه القيود ، وأنحطت عنهم التكاليف العملية ، (٢) .

رابعاً : عبيد الله وإمامة الاستيداع . وينفرد جماعة الإسماعيلية بنظرية جديدة من نظريات الإمامة ، تلكهي نظرية الإمام المستودع . وعلى الرغم من أنناقد تعرضنا

<sup>(</sup>۱) كانت المناظرة حادة بين الاسماعيلية وبين علماء السنيين ، لأن السنيين لايقرون بنظرية الامام المصوم ، ولا بنظرية التعليم ، كا يفهمها الاسماعيلية ، وير ون من يعتقد سما بالالحاد والكفر . يتعشى ذلك من وصف الغزالى مذهب التعليم فى قوله : إنه و مذهب ظاهره الرفض (أى التشيع لعل وأبنائه ) ، وباطنه الكيفر المحصن ، وعنول العقول عن أن تكون مدركة للحق ، لما يعتريها من العنسات ، ويتطرق إلى العظار من الاختلافات ، وإيجاب العللب الحق بطريق النمليم والتعلم ، وأنه (أى الامام) مطلع من جهة الله على حميم أسراو الشرائع ، يهدى إلى الحق ، ويكشف عن المشكلات ، وأن كل زمان فلا بد فيه من إمام معصوم ، يرجع إليه وبا يستهم من أمور الدين (فعنائح الباطنية ص ٧ - ٨) ، وليس هذا فقط ، بل يعيب الغزالى عليهم قولهم : إن الامام الظاهر ووقد علم الدعاة وبنهم فى البلاد ، وهو ينتظر مراجعتهم إن اختلفوا ، أو أشكل عليهم مشكل» .

<sup>(</sup>٣) الغزالى: فضائح البأطنية ص ١٠٠٠

لهذه النظرية في غير موضع من هذا الكتاب، نرى من الواجب ألا نوافق القاتلين، بأن نظرية الاستقرار والاستيداع نظرية حديثة ، لم تدخل في المذهب الإسماعيلي إلا في العصور المتأخرة ، لأن هذا القول ينقضه مؤلفات جعفر بن منصور اليمن الذي عاصر المهدى ، والقائم والمنصور ثم المعز ، وجعفر الحاجب الذي شاهد حوادث فرار عبيد الله المهدى ، وتكلم عليها في إسهاب ، كما ينقضه غير هذين من المؤلفين .

ونستطيع أن نرد على الأستاذ إيقا نوحين ينني نظرية الاستيداع في عهد عبيد الله المهدى ، بأن عبيد الله لو صلح أنه من سلاله القداح ، لما أمكن نقل الإمامة إليه ، لأنه من غير سلالة على ، وما رأينا أجنبيا عن هذه الاسرة يستطيع أن ينال شرف الإمامة (١) ، بأنه ليس من الضرورى عند الإسماعيلية أن بكون الشخص ابنا حقيقيا لآخر حين يقال فلان بن فلان ، لأن الابقديكون أبا روحانيا أو أبا جسمانيا . وبذلك لا يبعد أن يكون عبيد الله الابن الروحاني للامام الحسين بن أحمد بن عبد الله ابن محمد بن إسماعيل ، وبالتالي الاب الروحي للقائم بأمر الله ، الإمام الإسماعيلى المستقر .

أضف إلى هذا ما ذكرناه من قبل، وهو أن الإسماعيلية يؤولون القرآن تأويلا غير صحيح، في سبيل إقرار نظريتهم في الاستيداع والاستقرار، فيقولون: إن الامام المستقر، والإمام المستودع هما المقصودان من قول الله تعالى: (وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها، ويعلم مستقرها ومستودعها، كل في كتاب مبين) (٢)، ومذا ومن قوله تعالى: (فمستقر ومستودع قد فصلنا الآيات لقوم يفقمون (٣)). وهذا الشرح لا يتفق مع شرح الآيات شرحا معقولا.

ويجب ألا يعزب عن أذهاننا أن الإسماعيلية كانوا يقصدون من نظرية الاستيداع ننى إمامة معارضيهم ، ولذلك حاربوا أبناء الحسن بن على بن أبي طالب مهذه النظرية ، بدعوى أن الحسن كان إماما مستودعا ، وأن أخاه الحسين إمام

Ivanow: The Rise of the Fatimids, pp. 153-5.

<sup>(</sup>٢) سررة هود آية ٨٠

<sup>(</sup>r) سررة الأنمام آلة xp .

مستقر . ولذلك كان لنظريتهم هذه أثرها في انصام فلول الحسنين ، أتباع الحسن بن على وأبنائه ، على ما رأينا ، إلى الإسماعيلية في العصر العباسي الأول ثم في العصر الثاني أكما حارب الإسماعيلية الآيي هاشية بتلك النظرية ، فقالوا : إن الحسين استودع أخاه محمد بن الحنفية الإمامة ، لينقلها إلى ابنه على زبن العابدين بن الحسين ، وأن عمد بن الحنفية رد الإمامة إلى مستقرها في حياته . وإذن فإن الهاشميين ، أتباع أبي هاشم بن محمد بن الحنفية ، استبدوا بالأمر ، كما أن دعوى العباسبين بأنهم أخذوا الأمر عن أبي هاشم هذا تقوم على غير أساس . وكمأن الإسماعيلية اتخذوا أخذوا الاستبداع الإمامي لمقاومة الآبي هاشمية والعباسيين معا . ولا نعدو الحقيقة إذا قلمنا ، إن الغرض الأساسي من نظرية الاستيداع الإمامي ، هـو مقارعة الاثنا عشرية ، وإجال ادعائهم أن موسى الكاظم نال الإمامة بعد جعفر الصادق، فإن المعتدلين من الإسماعيلية يقرون بأن موسى الكاظم كان مع محمد بن إسماعيل كالحسن موت أبيه ، ولكنهم يقولون إن موسى الكاظم كان مع محمد بن إسماعيل كالحسن أبن على مع أخيه الحسين وأبنائه ، فكما أن الحسن كان إماما مستودعا للحسن وأبنائه ، فكما أن الحسن كان إماما مستودعا للحسن وأبنائه ، فكذلك كان موسى الكاظم مستودعا لإمامة محمد بن إسماعيل وأبنائه ،

والواقع أن الإسماعيلية استخدموا نظرية الاستيداع الإمامي ، لمقاومة الاثنا عشرية ، وإبطال حقهم في الإمامة من جهة ، وجذبهم إلى المذهب الإسماعيلي من جهة أخرى ؛ لأنهم أقروا للاثنا عشرية بإمامة موسى الكاظم ، والكنهم ، في الوقت نفسه ، نفوها عن أبنائه . وقد استغل عبيد الله وأنصاره هذه النظرية أحسن الستغلال ، كما يظهر ذلك واضحا من هذا النقاش الطريف الذي قام بين الداعي إدريس وبين الاثنا عشرية ، والذي يبين مدى استغلال الإسماعيلية نظرية الاستيداع بقوطم : وإن الصادق عليه السلام أقام موسى بن جعفر حجابا على الاستيداع بقوطم : وإن الصادق عليه السلام أقام موسى بن جعفر حجابا على محد بن إسماعيل ، وعلى من جعله له بابا ، الذي هو ميمون ، الستر عليه والكفيل. وكان موسى دارسا في التأويل والحقيقة ، واجتمع عليه كثير من الشيعة المخالفين الطريقة ، فقصدوا الاسم دون المسمى ، وقنعوا باللفظ دون المدنى ، ، أى أن من

Ivanow: Kalami Pîr (Introduction), pp. xLviii. (1)

قال بإمامة موسى الكاظم ، لم يفهم حقيقة هذا الاستيداع الإمامي(١).

خامسا: عبيد الله والتعيين بالنص. يذهب الإساعيلية إلى القول بأن عبيد الله وغيره من الأنمة الإساعيلية ، قد عين كل منهم بالنصر من الإمام السابق . وسواء أكان عبيد الله الابن الجسدى للامام الحسين أم الاب الروحى له ، فقد عين بنص من هذا الإمام الحقيق المستقر ، وهو الحسين . ويرى الطوسى أن الإمامة . أو القدسيه ، على حد تعبيره ، تنتقل من الآب إلى الابن عن طريق الميلاد الطبيعى ، فيكون ذلك بمثابة نص من الآب بتعيين ابنه (٢) . وكذلك يرى الإساعيلية أن الإمام ، بما أو تيه من معرفة خارقة للعادة ، يستطيع أن يعرف أى أبنائه قد ناله النص ، أى انتقلت إليه الإمامة (٣) . كما يرون أن الإمام لا يخطى ، في معرفته هذه بحال من الأحوال ، وإلا لما عد إماما ، لأن معارفه مقدسة ، لا يتطرق الخطأ إليها ، وهذا ما جعل الإمامة قوة لا ترد ولا ممكن فسخها ونقضها .

ونستطيع أن نتحقق من أن الإسماعيلية اتخذوا هذه النظرية كسابقتها لمقاومة الاثنا عشرية , ليبطلوا إمامة موسى الكاظم أولا ، ويؤكدوا تقليد أخيه الأكبر ، إسماعيل , بالنص من جعفر الصادق ، كما يقولون ، إن التعيين الأول هو الصحيح , والنص عليه لا يرجع القهقرى ، والبداء (٤) من الله ومن الأئمة محال . وبهذا تعتبر نظرية تعيين الإمام بالنص ، التي استمسك بها عبيد الله وسواه ، . ثورة سياسية خطيرة من الإسماعيلية على الاثنا عشرية .

و يعتقد الإسماعيلية اعتقادا جازما بأن إمامهم إسماعيل وخلفاء، هم الأئمة الحقيقيون ، لأنهم كانوا جميعا يعينون بالنص ، وبخاصة إسماعيل الذى نص عليه أبو جعفر الصادق ، ويعترضون في الوقت نفسه على إمامة موسى المكاظم ، ويقولون،

<sup>(</sup>١) الداعي عماد الدين إدريس: زهر المعاني ( من المشخب ) ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) روضة التسليم ص ٣٩٥ ( من المجلة الأسيوية الملكية سنة ١٩٣١ ) .

<sup>(</sup>٣) وردنی کتاب کلامی بیر (ص ٧٦) أن الامام یدین ابنه تعیینا میاشرا، أی بالفص، وأن ذلك النصر قد يكون تصریحا أو تلميحا ، ولذلك كان من الضروری أن يعین الامام أحد أبنائه خليفة له، أو يعلن أن فلانا سيصبح إماما بعده.

<sup>(</sup>٤) البداء : من بدله إذا راجع نفسه ، ثم نقص توله .

إنه لوكان موسى إماما مستقرا حقا ، لما انقطع فسله بالحسن العسكرى وابنه محمد المنتظر ، على عكس الإمامة الإسماعيلية ، فإنها باقية ما بتى الدهر ، وأنه لا بد من وجود إمام إسماعيلى ، ظاهر أو مستور ، حتى لاتخلو الأرض لحظة من إمام ، وإلا مادت بأهلما(١).

سادسا: استمرار الإمامة مدى الدهر . يعتقد الإسماعيلية ، في عهد عبيد الله المهدى وبعده ، استمرار الإمامة إلى آخر الدهر ، ولذلك وضعوا أحاديث كثيرة ، يثبتون فيها نظرية استمرار الإمامة ، فيقولون : إن الكون لا يستطيع البقاء لحظة بدون إمام ، وإنه لو فقد الكون إمامه لحظة واحدة لذهب وتبدد . وكان من أثر ذلك أن ظل الإسماعيلية يعتقدون إلى اليوم بقاء الإمامة في أحد سلالة الإمام الطيب ابن الآمر (وهؤلاء هم البهرة) ، الذين يترقبون الفرصة المواتية لظهوره ، لينشر دين التوحيد والعدل بين الحلق . ويعتقد جماعة من الإسماعيلية في الوقت نهسه ( وهم الموجيد والعدل بين الحلق . ويعتقد جماعة من الإسماعيلية في الوقت نهسه ( وهم الخوجات أو الاغاخانية ) ، بفاء الإمامة في زعيمهم سمو أغاخان . وهم جميعا بهرية الخوجات أو أغاخانية يؤمنون بأن إمامتهم باقية ما بق الدهر ، وإلا مادت الأرض بأهلها وبما يوضح عقيدتهم في استمرار الإمامة ، قول جعفر بن منصور البمن : والإمامة لا تتغير جاريا أبدا مع مرور الدهر . فالأثمة ينتقلون ويصيرون إلى دار كرامته وعلرضوانه ، بغيبة أشخاصهم ، وقيام الحلف منهم في مقام السلف باتصاله كرامته وعلرضوانه ، بغيبة أشخاصهم ، وقيام الحلف منهم في مقام السلف باتصاله بالإمامة ، لأن الإمامة تنتقل ولا تزول ، وإنما الأثمية ، صلوات الله عليم الإمامة ، كان الإمامة تنتقل ولا تزول ، وإنما الأثمية ، صلوات الله عليم المتوارثون بالانتقال والاتصال، خلفا عن سلف ، كا أن عرش الله حال لا مزول (٢)».

سابعا: الستر والظهور . من نظريات الإسماعيلية المحببة إليهم ، نظريتا الستر والظهور ، وقد تسكلمنا عليهما . ويهمنا هنا أن نقول . إن عبيد الله من الأثمة الذين نالوا صفتى الستر والظهور معا ، وإنه نجح فى الأمرين نجاحا يذكر ؛ فكان فى ستره يعتمد على جماعة بوغلون مثله فى التخنى ، ويتفننون تفننا يقهم عادية «الأضداد ، ،

<sup>(</sup>۱) کلامی بیر ص ۴۲ .

<sup>(</sup>٢) الداعي عباد الدين إدريس: زهر المماني ( من المنتخب ) س ١٥٠ -

فنراهم تارة تجارا ، وأخرى من المتصوفين ، وثالثة ينزيون بزى النساء . وليس هذا كل شيء ، بل استغل عبيد الله ، كغيره منائمة الاستنار ، فرصة هذا الستر ، وماذ الجو إشاعات تؤكد قرب ظهور المهدى المنتظر، فاندفع الناس إلى طائفة الإسماعيلية الدفاعا أدى إلى قيام الدولة الفاطمية . والواقع أن الإسماعيلية كانوا ينشرون أن إمامهم حى يتحين الفرصة الظهور ، وأنه يعمل فى الخفاء ، ولو تكاتف الاتباع حوله ، وأقاموا له دولته ، لظهر بينهم ، وملكهم الأرض جميعا . وكان لهذا القول صدى في قلوب الناس ، وخاصة الاثنا عشرية ، الذين ملوا انتظار إمامهم ومهديهم. وبذلك كان الستر وسيلة استغلال من هذه الناحية ، كما كان الحجج وكبار دعاة الإسماعيلية يستغلون استثارالائمة ، ويعملون على تقوية نفوذهم باسم هؤلاء . وهذا ماحدا بعض المؤرخين على القول بأن أبناء القداح ، ومنهم سعيد بن الحسين بن عبد الله القداح ، وهو المهدى ، قد استغلوا ذلك . وأصبح نفوذهم يفوق نفوذ الأثمة أنفسهم . وإن نظرية الستر و بعث الأمل بظهور المهدى ، قد راجت رواجا كبيرا بين الشعوب التي اضطهدها العباسيون ، فولوا وجوههم شطر المذقه ذ الإسماعيلي وأنصاره من الحجج والدعاة .

وهاك صورة من صور التخنى ، التى كان الأئمة والحجج والدعاة من الإسماعيلية يلجئون إليها، قال الداعي إدريس: وكان لشدة استنار الإمام، عليه السلام! إذا أخذ أحد من حدود دينه العهد ، مستجيبين إلى دعوته ، يقول له : وإنك سمعا وطاعة لولى العصر . ولا يفوه باسمه ، وإذا ترشح فى العلم ، وعلت فيه درجته ، وارتفعت منزلته ، كتب له اسم الحجب ، ولا يكشف له اسم إمامه ، ولا يبينه بإشارة ولا عبارة فى كلامه ، إلا بحد قد بلغ الإطلاق ، واستحق كشف معرفة إمامه باستيجاب واستحقاق . وجرى ذلك مدة الأئمة المستورين ، حتى طلعت شمس الحق من مغربها ، وأنارت آفاق الدين ذلك مدة الأئمة المستورين ، حتى طلعت شمس الحق من مغربها ، وأنارت آفاق الدين الكل مستمسك بالعروة الوثني ، (۱) . ويقول الداعي إدريس في موضع آخر : وفن أخذ العهد على مستجيب سمى له أحد أو لئك الحجب ، حتى يمضى الوهم إليه وفن أخذ العهد على مستجيب سمى له أحد أو لئك الحجب ، حتى يمضى الوهم إليه

<sup>(</sup>١) زهر الماني ( من المتنخب ) ص ٥٥ .

سترا على صاحب الأمر، وجرت بذلك السنة والقضية في الأئمة المستورين الثلاثة (١). فمن ذلك أن الدعاة في أوضاعهم يسمون هؤلاء الآئمة بأسهاء مختلفة، ما اتفق منها في ذلك اثنيان، (٢). وهذا يفسر لنا اختلاف أسهاء الآئمة أحيانا، وخلطها بأسهاء حججهم من أبناء القداح أحيانا أخرى.

ولا يقل الظهور عند الإسهاعيلية شأنا عن الستر؛ ولذلك استمر تقديسهم لعبيد الله المهدى بعد قيام الدولة الفاطمية. إلا أن دعاة الإسهاعيلية في عهد عبيد الله كانوا نشيطين في دور ستره، خاملين نوعا ما في دور ظهوره (٣). وهدذا القول ينطبق على دعاته المقربين إليه؛ أما دعاته الذين عاشوا بعيدا عنه كأبي طاهرالجنابي (٣٣٣ه)، والنسفي (٣٣١ه)، والسجزى (٣٣١ه) وغيرهم، فكانوا على على شيء كبير من الحرية والاستقلال في الرأى، ولو أن عبيد الله كان يعمل دائما على إشعارهم بقوة شخصيته ووجوده.

وعلى الجملة فهذه أهم نظريات الإسهاعيلية ، وخاصة في عهد عبيد الله ، في الإمامة .

أما تاريخ الدعوة القديمة ، فقد من في ثلاثة أدوار ، يسمى الدور الأول منها دور التكوين أو دور الستر ، وينتهى هذا الدور بقيام الدولة الفاطمية . وأما الدور الثانى ، فيعرف بدور الظهور ، وفيه أصبح الأئمة خلفاء ، ويبدأ بقيام الدولة الفاطمية سنة ٢٩٦ ه ، وينتهى باختفاء الإمامة في شخص الإمام الطيب بن الآمر سنة ٢٧٥ ه . ومن ثم يبدأ الدور الثالث من أدوار الدعوة القدممة ، وهناك جماعة

<sup>(</sup>١) يقصد بهؤلاء : الامام عبد الله الأكبر ابن محمد بن إسماعيل ، والامام أحمد بن عبسد الله ثم الحسين بن أحمد .

Dozy: Esaai sur l'Histoire de l'Islamisme, p. 261. (v)

<sup>(</sup>٣) ويجدر بنا أن نوضح فى كلمة عاجلة أدوار الستر وأدوار الظهور فى تاريخ الاسماعيلية ، الواقع أن تاريخ الاسماعيلية يبدأ ببداية الدولة العباسية ، ولكنه لا يزال يساير تاريخ الاسلام حتى اليوم . وقد مر تاريخ الاسماعيلية ، بوجه عام ، فى شكلين سياسيين أساسيين هما : الدعوة القديمة ( منذ ظهور المذهب الاسماعيلي حتى اليوم ) ، وأنصار هذه الدعوة فى تلك الآيام هم الهرة ، والدعوة الجديدة ( منذ موفاة المستنصر حتى اليوم ) ، ويمثلها حديثا جماعة الحوجات .

يعرفون باسم الطيبية ، وينادى هؤلام بإمامة الطيب ثم أبنائه من بعده ، ويعرفون باسم البهرة .

أما الدعوة الجديدة فقد مرت في أدوار أربعة ، يعرف أولها بدور السترالاول . (٨٨٤ — ٥٥٥ ه) . وكان دعاة النزارية يدعون فيه لإمام مستور من أبناء نزار ابن المستنصر ، ويبدأ الدور الثانى بادعاء الحسن الثانى (٢٦٥ ه) أنه حفيد الإمام نزار بن المستنصر ، ومن ثم يستمر دور الظهور بين النزارية حتى يبيدهم هولاكو ، ويقتل آخر ملوكهم في سنة ٥٥٦ ه . ومن هذا الوقت يبدأ الدور الثالث ، وهو دور اختفاء أثمة النزارية أو دور الاختفاء الثانى ، وينتهى بظهور أغاخان محمد حسين . ويستمر الدور الرابع ، وهو دور الظهور الثانى ، حتى اليوم ، وتتمثل فيسه الإمامة الإسماعيلية النزارية في شخص أغا خان ، الذي يعتقد أنصاره اعتقادًا جازما أنه من سلالة على وفاطمة ، ويغلون في حبه و تقديسه .

# (٤) الدعوة العامة للجميع :

وضع مؤسسو المذهب الإسهاعيلى مبدأ الدعوة لمذهب عام يتفق مع مشارب الجميع . وكان عبد الله بن ميمون أول من وضع تلك الأسس ، وسار على هديها أبناؤه من بعده مع الأثمة المستورين المعاصرين لهم . ومن ثم وجد الزرادشتية والمانوية والمزدكية والصابئة ، واليهود والمسيحيون والشيعيون والسنيون وغيرهم في المذهب الإسهاعيلي كل ما تصبو نفوسهم إليه . وقد قلد الإسهاعيلية في ذلك جماعة العيسوية الاصفهانية اليهودية ، التي كانت تنادى بصحة نبوة موسى ومحمد . وكان الإسهاعيلية يقولون الزرادشتى : إن نبيه زرادشت كان على حتى ، وإن مبادئه على الإسهاعيلية يقولون الزرادشتى : إن نبيه زرادشت نفسه هو على بن أبي طالب ، وبعبارة حتى كذلك ؛ كا كانوا يقولون إن زرادشت نفسه هو على بن أبي طالب ، وبعبارة أخرى الإمام المستور . وكذلك كانوا يقولون مثل ذلك لمعتنتي الآديان الآخرى : فعلى بن أبي طالب ثم عبيد الله هو نفسه حلول لزرادشت ومانى و مزدك ، وموسى وعيسى و محد مرابية ، وعلى أيضا . يقولون بهذا لجميع أنصار المذهب الإسهاعيلية الأوائل ،

فجعلوا يحثون الإخوار على عدم الغض من شأن مذاهب الآخرين أو احتقار مؤلفاتهم ، وينهونهم عن الغلو المذهبي .

وفى أواخر القرن الثالث وأوائل القرن الرابع انتشرت فكرة التعميم، وهو الالتجاء إلى المسائل العامة التى تلائم أفكار الناس، على اختلاف أديانهم ومذاهبم، ومن ثم لجئوا إلى فكرة التأويل والباطن، بمعنى أنهم كانوا يؤولون الآيات القرآنية والآحاديث النبوية وما ورد فى الكتب السماوية الآخرى وغيرها، بما يتفق مع ميول معتنقي هذه الأديان والمذاهب، وإذن فإن دعوة الإسماعيلية إلى مذهب عام، لم تكن إلا صدى للحالة السائدة فى عصرهم؛ ولذلك عملوا على جذب الفيلسوف والمعتزلي والمتصوف وغيرهم إلى صفوفهم، كا عملوا على أن تكون تعاليم هؤلاء وأولئك.

و من ثم نرى علماء الإسهاعيلية يتعمقون في دراسة المذاهب والآديان الآخرى با فكانوا يذرسون التوراة والإنجيل والفلسفة والتصوف و مذاهب الجوس، ومبادى الفرق الإسلامية الآخرى، ليلائموا بذلك بين عقائد المذهب الإسهاعيلي و عقائد المذاهب الآخرى. ومن ثم نرى الداعي النسني (٣٣١ هـ)، والداعي السجزى (٣٣١ هـ) في عهد عبيد الله ، وحميد الدين المكرماني في عهد الحاكم ، وعبد الله بن ميمون نفسه قبل ذلك ، ملمين إلماما تاما بالتوراة والإنجيل و عقائد المذاهب الآخرى. ولا غرو فقد استمر الإسماعيلية منذ عهد عبيد الله المهدى ( بل قبله ) حتى اليوم، على هذه السياسة ، فترى كتب الدرزية تشيد باليهودية والمسيحية وغيرهما ، كا على هذه السياسة ، فترى كتب الدرزية تشيد باليهودية والمسيحية وغيرهما ، كا ترى تزارية الشام يتحدثون مع مبشرى الصليبيين ، ويعملون على جذبهم المذهب الإسماعيلي ، بدعوى أن عيسى بن مريم هو على ، وأنه هو إمامهم الإسماعيلي . ولم نذهب بعيدا ؟ ألم يعمل الإسماعيلية على جذب المينيين إلى مذهبهم ، فقالوا لهم : ان الدين يمانى ، والحكمة يمانية ، وكل شيء يخرج من المين ؟ ألم يقولوا لهم : إن الدين سيظهر من اليمن على يد المنصور (أى ابن حوشب) ؛ فلما لم تلائمهم الظروف ولم تتحقق نبومتهم قالوا : ستخرج الشمس من مغربها ، بما جعل أبا عبد الله الشيعى وأنصاره يستميتون في حرب الأغالبة ، حتى أقاموا الدولة الفاطمية سنة ٢٩٦ هـ و

كذلك نرى جماعة الدرزية يعتقدون في رسالتهم , السفر إلى السادة ، ، أن دين الدرزية أودين التوحيد على حد تعبيرهم ، سيسود العالم ، وبجمع بين دفتيه الأديان الأخرى والمذاهب والفرق المختلفة . كاكان الإسماعيلية يأتون بالأحاديث التي تؤيد هذا الاتجاه ، فيروون عن محمد الباقر بن على زين العابدين أنه قال : , إذا قام قائمنا أهل البيت ، قسم بالسوية ، وعدل في خلق الرحمن ، البر منهم والفاجر منهم . من أطاعه أطاع الله ، ومن عصاه عصا الله . ويستخرج التوراة والإنجيل وسائر كتب الله بأنطاكية ، فيحكم بين أهل التوراة بتوراتهم ، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم ، وبين أهل القرآن بقرآنهم ، (١) . وهكذا كان المذهب الإسماعيلي ، كا يقول ميور (٢) ، محاولة يقصد بها جمع الأديان في دين عام يسمى الدين السابع يقول ميور (٢) ، محاولة يقصد بها جمع الأديان في دين عام يسمى الدين السابع أو دين محمد بن إسماعيل .

وقد أثارت هذه الحركة مخاوف العلماء السنيين ، فوقفوا للإسماعيلية بالمرصاد يعيبون عليهم طريقتهم . يتضح ذلك بجلاء فيما ورد فى أبحاث ابن رزام وعبدالجبار والباقلانى ، ثم فيما ذكره الغزالى وابن تيمية وغيرهم . وبعبارة أخرى ، كانت هذه الفكرة الجامعة الشاملة تجد طريقها معبدا بين قلوب القرامطة ، وكان يناصرها عبيد الله المهدى ومن جاء بعده من الخلفاء الفاطميين . ومن ثم نراهم يقربون إليهم اليهود والنصارى ، ويتخذون منهم الوزراء ، ويسرفون فى القسامح الدينى ، حتى آلمت هذه السياسة الرعايا السنيين . وفى الحق أن هذه الدعوة الشاملة كانت تعتبر فى نظر الإسماعيلية قاطبة فى كل زمان ومكان حركة إصلاح شامل . ومن هنا بتضح التشابه الكبير بين الإسماعيلية والبهائية الذين يقولون بصحة الأديان جميعا ، ويدعون للتوفيق بينها . ويحد هؤلاء البهائية اليوم من المعارضة والمقاومة ما كان بجده الإسماعيلية و خصو صا بن القرامطة (٣) .

<sup>(</sup>١) شرح الأخبار ( من المنتخب ) ص ١٧٤.

Muir: The Caliphate, Its Rise, Decline and (1)
Fall, p. 558.

Arnold: The Preaching of Islam, p. 212. (r)

## (ح) الاشتراكية:

من أهم التهم التي يوجهها السنيون للاسهاعيلية ، أنهم اشتراكيون ، ينادون بالإباحة في المال والنساء . وقد رأينا كيف استغل المتشيعون . الذين تشيعوا تشيعاً قبيحاً ، آراء المزدكية في أواخر الدولة الأموية ، وعملوا على نشرها بين. المسلمين ؛ حتى إن نظام الملك وغيره عزوا ذلك إلى تأثير ,خُرَّما, امرأة مزدك ، وقالوا : إن عمارا بن يديل المعروف يخداش ، وكان أحد كبار دعاة العباسيين في إ فارس ، كان بمن يؤمنون بمبادى. « خُرُر ما » زوجة مزدك في الاشتراكية ، وأن قتله لم يضع حدا لهذه الآراء الخطرة . بل لقد لقيت هذه الاشتراكية رواجا بين الفاطميين، أتباع فاطمة بنت أبى مسلم الخراسانى وابنها فيروز ، وبين غيرهم من فرق الأبي مسلمية ، أتباع أبي مسلم نفسه ، الذي رمي بنفس التهمة ، وهي اعتقاد المذهب المردكي الاشتراك. ولم تُكن ثورة سُمنْ المجوسي ، والمقنع الخراساني من بعده، إلا تشجيعًا لنشر مبادى. الاشتراكية المزدكية المجوسية بن الناس. و اثن كان العلماء يسمون أتباع خرما بالخرمية أو الخرمدينية الأواثل ، فإنهم يطلقون على أتباع بابك الخرمي ، الخرمية أو الخرمدينية الأواخر ، ويقولون عن بابك هذا ، إنه أحد أحفاد أبي مسلم الخراساني . وقد ذهب نظام الملك ، وكثير من العلماء إلى القول بأن آراء المزدكية الاشتراكية ، التي كانت منتشرة بين الفرس في أواخرالعصر الساساني،والتي وجدت طريقها بين صفوف المسلمين فيصدر الإسلام، تركزت واستقرت في العصر العباسي الأول ، ثم في العصر الثاني بين الإسهاعيلية أنفسهم ، خاصـــة بين القرامطة منهم . وعلى الرغم من أن نظام الملك كان · متحاملاً على هذا المذهب تحاملاً شديداً ، حتى إنه غلاً في الرد على أنضاره ، وخرج فى كشير من الأحيان عن الحد الذي ينبغي أن لا يتجاوزه العالم المدقق ؛ تكاد الادلة تثبت صحة ما ذهب إليه، إن لم يكن كله، فبعضه على الأقل فيه يتعلق بالقرامطة(١).

ونكتنى هنا بذكر أمثلة قليلة نتبين منها صحة هذه الدعوى ، وهى انتشار مبدأ الاشتراكية بين الإسماعيلية في عهد عبيد الله المهدى .

<sup>(</sup>١) أنظر ص ٦٤ من هدا الكتاب .

وخير مثل لذلك اشتراكية حمدان قرمط ، الذي يعتبر بحق حجر الزاوية للمذهب الإسماعيلي عند القرامطة ، فقد سن لا تباعه ضرائب مختلفة متدرجة ، انتهت بوضع مالية جماعته بين يديه (۱) ، و توزيعها على الجميع في عدل تام . وبهذه السياسة الاشتراكية استطاع حمدان أن يكوّن جماعة متحمسة ليس بينها فقير ، كما استطاع بفضل اشتراكيته المالية هذه ، أن يعد العدة لنضال عنيف مع العباسيين ، فاشسترى السلاح الكثير بالمال الذي وضعه بين يديه ، و بني دار هجرة كانت تضارع المدن المكبيرة ، و وأقام الدعاة في كل قرية رجلا مختارا من ثقاتها يجمع عنده أموال أهل قريته ، من بقر وغنم ، وحلى ومتاع وغيره . وكان يكسو عاريهم ، وينفق على سائرهم ما يكيفيهم ، ولا يدع فقيرا بينهم ولا محتاجا ولا ضعيفا ؛ وأخذ كل رجل منهم بالانكماش والمكسب جهده ، فيكون له الفضل في رتبته ، وجمعت المرأة كسبها من مغزلها ، والصبي أجرة نظارته للطير ، وأتوه بها ، فلم يتملك أحد منهم الا سمغه وسلاحه ، (۲) .

وبهذه الطريقة الفذة استطاع حمدان قرمط ، فى عهد حجابة عبيد الله المهدى ، أن يكوس جماعة متحدة فى الآمال والشعور ، لا هم لأحد منهم إلا أن يحمل سيفه للذود عن حياض جماعته . وهكذا تكونت جماعة حربية قرمطية ، تخضع خضوعا

<sup>(</sup>۱) كانت أولى هذه الصراتب , وضريبة الفطرة ،، ، وهي الصريبة الواجبة على كل فرد من الفرامطة ، ومقدارها درهم واحد - أما الصريبة الثانية فهي ضريبة , الهجرة ،، ومقدارها دينار واحد ، يدفعه المستجيب لرئيسه المباشر ؛ وسميت بذلك لانفاقها على المهاجرين من الاسماعيلية في إقامة دور هجرة هؤلا القرامطة - ثم فرض حمدان قرمط ضريبة ثالثة تعرف بضريبة , البلغة ،، وهي ما يُستبلغ به ، ويتقرب المرامطة - ثم فرض حمدان قرمط ضريبة ثالثة تعرف بضريبة , البلغة ،، وهي ما يُستبلغ به ، ويتقرب المن الله الله ، ومقدارها سبعة دنا نير على كل ورد: , فكان ينفذ إلى كل داع مائة بُسلغة ، (وهي طعام على قدر البنادق ) ، ويطالبه بسبعاتة ديناو لكل واحد منها سبعة دنا نير ،، (المقريزي : انعاظ الحتفا ص ١٤). أما الضريبة الرابمة فهي ضريبة وراخس، ، وهي أن يدفع كل مستجب خس ما يملك وما يتكسب ، وتعتبر ضريبة الآلفة آخر هذه الصرائب ، وسميت بذلك لأنها تؤلف بين قلوب الجميع ، على ما يمتقدون ؛ وهي أن يدفع كل اسماعيلي جميع ما يمثلك إلى وتيس دعوته - وقد عرمهم حمدان ,, أن لاحاجة بهم إلى أموال تسكون معهم ؛ لأن الآوض بأسرها ستسكون لهم دون غيرهم ، وقال لهم : هذه محنتكم التي امتحنتم بها . . . وطالبهم معهم ؛ لأن الآوض بأسرها ستسكون لهم دون غيرهم ، وقال لهم : هذه محنتكم التي امتحنتم بها . . . وطالبهم معهم ؛ لأن الآوض بأسرها ستسكون لهم دون غيرهم ، وقال لهم : هذه محنتكم التي امتحنتم بها . . . وطالبهم بشراء السلاح وإعداده ، ، . النويري ( نهاية الآوب ج ٢٣ ورقة ٥٨ ) .

<sup>(</sup>۲) النويرى: نهاية الأرب ( مخطوط ) ج ۲۳ ورقة ۵۸ .

أعمى لرؤسائها الدينيين ، لأنهم اعتقدوا أنهم بعملهم هذا سيكو نون , دولة الله ، وأنهم وحدهم هم , المؤمنون ، وأن الأرض جميعا ستكون لهم . وهذا خير رد على من ينني اشتراكية القرامطة المالية (۱) . وقد ذهب بعض (۲) إلى القول بأن ماقام به حمدان قرمط في عهد عبيد الله من الاشتراكية المالية ، إنما كان حركة إصلاح هائلة ، ترمى إلى إيجاد عصر إصلاحي شامل ورخاء عام . وإذا صح ما عزى إلى حمدان قرمط ، دل على أن الاشتراكية كانت من مبادى الإسماعيلية وقتنذ ، وإلا لعد حمدان قرمط ثائرا عليهم . ومهما يكن من شيء ، فقد نجحت الاشتراكية على مد حمدان ترمط ثائرا عليهم . ومهما يكن من شيء ، فقد نجحت الاشتراكية على مد حمدان تجاحا منقطع النظير ، لأنه نشرها بين الجماعات الفقيرة من النبطيين ، وبين فقراء السواد (۳) ، والأعراب وسواه .

كا تعتبر اشتراكية أبي سعيد الجنابي مثلا حيا لانتشار ذلك المبدأ بين الإسماعيلية في عهد عبيد الله ؛ فقد نجح هذا الداعي كا نجح أستاذه حمدان ، في نشر الاشتراكية المالية بين أتباعه . وقد نشر أبو سعيد الاشتراكية في نظام المجتمع القرمعلي نفسه ، فوضع مالية جماعته بين يديه ، وأخذ يوزعها عليهم ، بحيث لا يأخذ أحدهم إلا ما يعينه له . وهكذا دقبض على كل مال البلد ، والثمار والحنطة والشعير » . وبفضل اشتراكية أبي سعيد المالية ، استطاع أن يعكف على تعمير البلاد وإصلاح الزراعة . ولا غرو فقد جعلت حكومته تنفق على الرعايا ، وتوزع عليهم الأقوات والملابس ، وتعين لهم نوع العمل الذي يزاوله كل منهم ، إلى غير ذلك . ولهذا عمل والمراب على وأصلاح أراضي المزارع ، وأصول النخل وعمارته . . . ونصب الأمناء على ذلك ، وإقامه العرفاء (٤) . . . حتى بلغ من تفقده واحتياطه أن الشاة الأمناء على ذلك ، وإقامه العرفاء (٤) . . . حتى بلغ من تفقده واحتياطه أن الشاة

<sup>(</sup>١) ينفي دى غويه .(Mémoire sur les Carmathes du Bahraïn, vol. ii. p.30) اشتراكية الفرامطة ، وبخاصة الاجتماعية منها ، لكنه يقول : [بها كانت موجودة على الأقل عند الفرامطة الأوائل ، لأنها تتفق مع ، , دولة الله ، الني كان حدان قرمط ينشدها ويسمى إلى إيجادها ، كما تلائم النظرية الاسماعيلية الفائلة بأن جميع الأرض ستكون ملكا للؤمنين أى القرامطة .

<sup>(</sup>٢) ماسنيو : عجب نامه س ٣٢٩.

<sup>· (</sup>٣) أى سواد السكونة ، وهي الارض الزراعية بأقليم الكوفة ·

<sup>(</sup>٤) جمع عريف وهو من يكون على النقير ، والنفير عدة رجال من ٣ إلى ١٠ .

كانت تذبح ، ويسلم اللحم إلى العرفاء ، ليفرقوه على من يرسم لهم . ويدفع الرأس والآكارع والبطن إلى العبيد والإماء ؛ ويجز الصوف والشعر من الغنم ، ويفرق على من يغزله . ثم يدفع إلى من ينسجه عبيا وأكسية وغرائر وجوالقات (۱)، وتفتل منه حبال ، ويسلم الجلد إلى الدباغ ؛ فإذا خرج من الدباغ سلم إلى خرازى القرب والروايا والمزاد ، وماكان من الجلود يصلح نعالا وخفافا عمل منه . ثم يجمع ذلك كله إلى خزائن ، فكان ذلك دأ به لايغفل عنه (۲) .

فهذه اشتراكية عامة ، لا فى المال وحده ، بل فى نظام العمل والمجتمع كذلك . ولذلك نرى حكومة القرامطة تدفع للصناع ثمن آلاتهم ، وتعينهم على القيام بعملهم ، كا كان إصلاح المنازل والأعمال العامة من واجب الحكومة لا الأفراد ؛ فإذا آل منزل إلى السقوط ، أصلحته الدولة على أيدى رجالها وعبيدها ، من غير أن تأخذ مالا من صاحب المنزل ، كما أن طحن القمح والشعير كان من عمل الدولة ، إذ كان الناس يطحنون حبوبهم من غير أجر (٣).

وتتضح الاشتراكية الاجتماعية عند قرامطة الشمال، وهم أتباع زكرويه بن مهرويه وأبنائه. فقد كان هؤلاء القرامطة يبيحون لأنفسهم أن تتزوج المرأة أكثر من واحد، حتى إنهم لم يعقدوا عقود الزواج على النحو الذي يعقدها به المسلمون. وقد أفاضت المراجع السنية خاصة في ذكر حوادث تؤيد هذه الحقيقة، فذكرت حادثة المرأة الهاشمية التي تزوجها بضعة رجال، وأنجبت مولودا لم تعرف لمن تنسبه. ولنترك هذه الأم تحدثنا عن نفسها وعن ابنها فتقول: وأنا امرأة هاشمية، أخذنا هؤلاء القوم فذبحوا أبي وأهلي جميعا، وأخدني صاحبهم فأقمت عنده خمسة أيام، مثم أمر بقتلي و فطبني منه أربعة أنفس من قواده، فو هبني لهم، وكنت معهم، فوالله ما أدرى لمن هذا الولد(٤)، ومن الغريب أن هؤلاء القرامطة كانوا يعتقدون أنهم، ما أدرى لمن هذا الولد(٤)، ومن الغريب أن هؤلاء القرامطة كانوا يعتقدون أنهم،

<sup>(</sup>١) الغرائر والجوالقات شيء واحد ، وهو العدل من الصوف أو الشعر .

<sup>(</sup>۲) النویری : نهایة الارب ج ۲۳ ورقة ۷۶ .

<sup>(</sup>٣) الدكتور طه شرف : تاريخ الاسماعيلية السياسي ج ر ورقة ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ١٨٧ .

على صواب ، وأن غيرهم على ضلال . ويعتقدون كذلك أن تركهم الإسلام ، على المذاهب السنية ، واعتناقهم المذهب الإسهاعيلى نعمة كبرى ، حتى كانوا يقولون : ماكنا فيه باطل ، والدين ما نحن فيه اليوم (١) ، .

ولا تقل اشتراكية ابن فضل، أحد داعيبي اليمن (هو وابن حوشب) في عهد عبيدالله، عن غيرها ؛ حتى إن المراجع الإسماعيلية والسنية تكاد تجمع على خروج. هذا الداعي على الشريعة الإسلامية والمذهب الإسماعيلى؛ فإنه لم يكتف بالاشتراكية الاجتماعية، ومناداته بالإباحة، بل نادى بالألوهية. ومهما يكن من شيء، فإن ابن فضل طلب من أشياعه التحرر من أوامر الشريعة، فلا صلاة ولا صوم ولا حج؛ ونادى في الوقت نفسه بإباحة تزوج المرأة من محارمها، وطالب إلى نساء عصره أن. يكن ملكا للجميع. أليست هناك اشتراكية سافرة تتجلى في قوله مخاطبا إياهن؟

يقول الجندى فى كتابه السلوك : إن ابن فضل هذا , صعد المنبر ، وأنشد هذه الأبيات وهي :

وغنى هزاريك(٢) ثم اطرى خذى الدف يا هذه والعي وهذا نی بی یعــرب(۳) تولی نبی بنی ہے۔اشم وهذى شريعية هذا الني لکل نی مضی شرعــة وحط الصـــيام ولم يتعب فقد حط عنا فروض الصلاة وإن صُوموا فيكلي واشرى، إذا الناس صلوا فلا تنهضي ولا زورة القــــر في يثرب. ولا تطلبي السمى عند الصفا من الأقربين مــع الاجنى ولا تمنعى نفسك المؤمنين وصرت محسرمة للأب(٤)؟ فَـَلُمْ ذَا حَلَلْت لهــذَا الغريب

۱۸۷ س ۱۸۷ . الـكامل ج ۸ س ۱۸۷ .

<sup>(</sup>٢) الهزار: المندليب .

<sup>(</sup>٣) نبي بني هاشم هو الرسول، و نبي يعرب هر على بن فضل عندم .

<sup>(</sup>٤) عمارة اليمني : تاريخ اليمن ص ١٤٤٠

ويقول الداعى النعان المغربي في على بنالفضل : وإنه استحل المحارم ، ورفض الظاهر (١)، ودعا الناس إلى الإباحات (٢).

## ( ٤ ) الحاول (٣) :

ويقصد به حلول الله في البشر ، وهو من أهم مبادي الإسماعيلية ، التي راجت بينهم منذ ظهورهم وقد تطور تطورات مختلفة على مرالزمن ، ونجمح عبد الله ابن اسبأ في بث هذا المبدأ ذي الخطر في تأليه على بن أبي طالب . ومن ثم وجدت نظريات هذا المبدأ طريقها إلى قلوب المتشيعين ، حتى استقرت في جماعة الخطابية أتباع أبي الخطاب ، وهم البذرة التي نبت منها المذهب الإسماعيلي ؛ فألهوا جعفر الصادق ، وصلوا له وصاموا ، واستمر أتباعهم على هذا الغلو . ولا نستطيع أن ننفي هذا المبدأ عن الإسماعيلية ، برغم تبرؤ جعفر الصادق وبعض الخلفاء الفاطميين من القائلين به ، لأن هذا المبدأ يعد من أصول المذهب الإسماعيلي ومقوماته . فهم يعتقدون \_ كما وأينا \_ في العقل الكلي والنفس المكلية ، وإمكان انتقال كل منهما في البشر ؛ كما يعتقدون أن كلا منهما ليس بشرا بالطبع ، بل إن العقل الكلي إله استطاع أن يخلق النفس الكلية الى تستطيع بدورها أن تسيطر على قوة الخلق والإبداع . كما يعتقدون أن الأنبياء أو النطقاء \_ على حد تعبيرهم \_ حلول العقل الكلي ، وأن الأنبياء حلول النفس الكلية والعقل المكلي معا . ومن ثم كان الحلول فيهم من دوجا . لذلك لا نعجب إذا اعتقد الإسماعيلية تأليه هؤلاء الائمة و تقديسهم ، لانهم حلول الإله الذي يتمثل في النفس الكلية ، والإله الذي يتمثل في النفس المكلية .

وقد رمى عبيد الله المهدى بأنه كان يؤمن بهذه العقيدة ، وأنه سمع مدح بعض الشعراء له بهذا المبدأ ، وأنه لم بعترض عليه . وقد رأينا كيف أن ابن عدارى ـ وهو سنى مغال ـ يقول : , إن الشعراء مدحوه بالكفر فاستجازه ، وإنه قيل فيه حين دخل رقادة ، حاضرة الأغالبة :

حلّ برقادة المسيح حل بها آدم ونوح

<sup>(</sup>١) أى كأنه نادى بالباطن وهو جوهر المذهب الاسماعيلي .

<sup>(</sup>٢) افتتاح الدعوة الواهرة ص ٤٠ .

The Incarnation. (r)

## حل بها الله ذو المعالى وكل شيء سواه ريح

وكذلك قيل إن عبيد الله المهدى قد رمى بادعاء الغيب وغيره . إلا أنشأ نشك كثيرا في صحة ذلك كله ، لأنه لم يكن مناليله حتى مدعى الصفات التي لا تـكون إلا لله سبحانه . ويثير بذلك حنق رعاياء السنيين،فيقوموا في وجهه و يخلعوه . والذي نستطيع أن نذهب إليه أن هذه المذاهب الغالية لم يكن من اليسير أن يقوموا بنشرها بين رعاياهم، ولكنها كانت رائجة بين أنصار المذهب أنفسهم، الذين ارتقوا إلى درجات الدعوة الإسماعيلية العليا، والذين كانت تؤهلهم ثقافتهم المذهبية إلى فهم النظريات المختلفة في الحلول والتجرد من العقائد السنية . ونحن لا نستبعد رواج مثل تلك الميادي، الغالية في ذلك الزمن ؛ فقد نادي بالحلول أشياع الحلاج (٩٠٩ه)، وكان معاصر العبيد الله المهدى ، كما نادى بها أشياع الشلمغاني (٣٢٠هـ). ونحن نعلم أنهم رموا الحلاج بأنه إسماعيلي قرمطي ؛ فدعوى التأليه كانت بدعة رائجة في ذلك الوقت ، لكن عبيد الله المهدى كان من الحنكة السياسية محيث المتنع عن الظهور بها أمام رعاياه السنيين ، ليضمن ولا هم له . أضف إلىذلك أن عبيدالله لم يكن إلا حجة من حجج الأعمة الإسماعيلية ، معنى أن الإمامة انتقلت إليه على طريقة الاستيداع ، وأنه لم يكن في نظر أنصار المذهب أنفسهم العالمين بأصول مبادى ُ التأليه الإمامي ، سوى شخص ممتاز لا إله . وقد بتضح ذلك من آراء الدرزية الإسماعيلية فيه وفي الخليفة , القائم » ، الذي يصفونه بالألوهية الكاملة ، وبجردون عبيد الله من كل صفات التأ ليه(١) .

ولم يكن بدعا إذن أن ينتشر هذا المذهب ذو الحظر ، وهو الحلول ، بين أشياع المذهب الإسماعيلي . ويتضح ذلك من دعوى ابن فضل الألوهية ، فإنه لم يكتف بنشر مبادى الإباحة والاشتراكية ، بل نادى بالألوهية . وكان يخاطب أتباعه بقوله : « من رب العزة فلان ، إلى عبده فلان ، وتسمى برب العالمين (٢) ، وتسمى

 <sup>(</sup>١) انظر كتاب النقط والدوائر ص ٧٥ ، حيث نرى الدرزية يقولون : إن القائم هو الله تعالى ،
 ولا يقولون ذلك عن عبيد الله المهدى ، لأنه فى نظرهم إمام مستودع لا مستقر .

Arendonk : De Opkompst Van Het Zaïdietische (r) in Yemen, p. 305.

ابته باسم « ابن رب العزة ، ، إلى غير ذلك من الأسهاء التى تؤكد رواج مذهب الحلول بين أتباع ابن فضل فى بلاد البين . وعلى الرغم من سب الإسماعيلية إياه ، ورميه بالحروج عن الظاهر وبالزندقة أيضا ، لم يخرج ابن فضل - فى نظرنا - عن سمّت المذهب الإسماعيلي ، وإن كان قد خرج على الأصول الإسلامية السنية ، فهو بمناداته بمذهب الحلول ، إنما ينادى بمذهب بحبب إلى الإسماعيلية ، الذين اتخذوه وسيلة لتحقيق مآرجم ، والذين آمنوا بفلسفة الحلول إيمانا يقوق إيمان السبئية والنصيرية فى تأليه على بن أبى طالب . وإلى هؤلاء يشير أبو العلاء المعرى بقوله : وهذه الطبقة ، لعنها الله ! تستعبد الطغام بأصناف مختلفة من الأباطيل ، فيدعى رؤساؤها النبوة أحيانا ، والألوهية أحيانا أخرى ، ويجدون من مر،وسيهم وأمانا وتصديقا(۱) .

ولم يكن القرامطة أقل إ بمانا بمذهب الحلول من ابن فعنل ؛ حتى إننا نرى أبا طاهر الجنابي وَمن بالحلول إ يمانا قويا ، ويقدس أبا زكريا الصمامي (٢) ، ويأمر أتباعه بعبادته ، معتقداً أنه إله حل بينهم . وقد شغلت هذه العقيدة من نفوسهم مكانا كبيرا ، حتى أصبحت دينسا لهم . ولما تبين لآبي طاهر أن أبا زكريا إنسان لا يملك لنفسه نفعا ولاضرا ، وأنه ليس إلها ، قتله وأمر أشياعه بالارتداد عن اعتقادهم بألوهيته . والذي يلفت النظر حقا ، أن القرامطة لما أمروا بترك اعتقادهم ألوهية أبي زكريا الصهامي ، كادوا يقومون بثورة عامة في وجه أبي طاهر وحكومته ، وهو الأمر الذي يدلنا على مدى تأثير مبدأ الحلول وتأليه البشر في نفوسهم .

وقريب من هذا ماذكره أبوالعلاء المعرى عن تأليه بعض كبار القرامطة أنفسهم، واعتقادهم أنهم آلهة يبعثون الرسل. يقول أبو العلاء (٣): « ومن أعجب ماسمعت أن بعض رؤساء القرامطة في الدهر القديم لما حضرته المنية ، جمع أصحابه وجمل يقول لهم لما أحس بالموت: إنى قد عزمت على النقلة (٤) ، وقد كنت بعثت موسى وعيسى و محدا ، ولابد لى أن أبعث غير هؤلاء ، .

<sup>(</sup>١) رسالة الفقران ص ١٤٥،١٤٥ ٠

<sup>(</sup>٢) يسميه عريب بن سعد ( ج ١٧ ص ١٤ ) ذكرى الخراساني .

<sup>(</sup>٣) رسالة الغفران ص ١٤٥٠

<sup>(</sup>عُ) أي الانتقال من دار الدنيا إلى دار الآخرة ، والمني عند موته .

من هذا نرى أن مبدأ الحلول كان رائجا بين طوائف الإسماعيلية كافة عدا الفاطميين ، و بعبارة أخرى ، لا نجد الحكومة الفاطمية تشجع هذا النوع مر التأليه بين الرعايا السنيين ، على حين وجد هذا المبدأ طريقه إلى الإسماعيلية فى بلاد البحرين بين القرامطة ، بطرق وصور مختلفة ؛ كا راج بين الإسماعيلية فى فارس وخراسان ، وخصوصا أنهم كانوا فى العصور القديمة يقولون بنظرية الحق المقدس لملوكهم Right of Kings كانوا فى العصور فاستمروا فى تقديس رؤسائهم الروحانيين من الأنمة الإسماعيلية خاصة . وكانت فاستمروا فى تقديس رؤسائهم الروحانيين من الأنمة الإسماعيلية خاصة . وكانت لعبيد الله المهدى مواقف كثيرة ، تؤكد أنه لم يكن يرضى عمن يحاولون تأليه ، وينشرون ذلك بين الرعايا السنيين ، وكان العلماء فى المخرب يسمون المناداة بمثل ذلك المذهب وينشرون ذلك بين الرعايا السنيين ، وكان العلماء فى المخرب يسمون المناداة بذلك المذهب فى بلاده ، فلما أدرك نفور الناس وسخطهم ، عدل عنه وفتك بمنتحليه .

من ذلك أن أحد الدعاة ، ويسمى منيب بن سليمان السكناس الداعى ، أظهر فى سنة ٩٠٩ ه , التشريق (١) بجانب تيهرت (تاهرت) ، وتحليل المحرمات . وقيسل إن عبيد الله وجهه وغيره إلى الأطراف ، وأمرهم بإظهار التشريق ، فإن وجدوا الناس محتملين له ، ومغضين عليه ، نشروه عند العامة ، وأظهروه . فلما كشف منيب . . . ما أمره عبيد الله به . . . . فقام عليهم الناس ، وقتسلوا بعضهم ؛ فكفوا (٢) . » وهذا يبين لنا السياسة التي كان الفاطميون يسلكونها مع رعاياهم من السنيين خاصة .

وايس معنى ذلك أن مذهب الحلول وغيره من مذاهب الغلو قد استحت فى بلاد المغرب، بل إننا نرى جماعة يؤلهون الأثمة ، حتى لقد هال عبيد الله نفسه أن يرى أسرار المذهب الإسماعيلي تذاع بين العامة ، لأن ذلك قد يؤدى إلى ثورة قد تطيح بعرشه . ولذلك نراه يقبض على جماعة وأظهروا التشريق بالقيروان ، وباجة ، وتونس ، وجاهروا بتحليلتي المحرم ، وأكلوا الخنزير ، وشربوا الخسسر في رمضان

<sup>(</sup>١) يقصد التشريق القول بالغلو ، والمناداة بباطن المذهب الاسماعيلي وأسراره .

۲) أبن عذارى : البيان المنرب ج ١ ص ١٨٩ - ١٩٠ .

جهارا . . . فكتب عبيد الله إلى عماله بهذه المواضع ، بأن يرفعوهم إلى با به مقيدين .. ثم حبسوا فمات أكثرهم بالسجن(١) . .

ومن الغريب أن يكون من بين هؤلا. المغالين جماعة يعرفون بالتقوى والورع ، ولكنهم آمنوا بالحلول إيمانا ملك عليهم نفوسهم ؛ فكانوا يعبدونه ، ويخلصون في عبادته ، حتى إن واحدا منهم وكان يصلى إلى رقادة أيام كون عبيدالله بها ، وهي منه في الغرب . فلما انتقل عبيد الله إلى المهدية ، وهي في الشرق صلى إليها ، وكان يقول : لست عن يعبد من لايرى ا وكان يتصدى لعبيد الله ويقول : إرق إلى السهاء ا كم تقيم في الأرض ، وتمشى في الأسواق ؟ وكان يقول لأهل القيروان في عبيدالله : إنه يعلم سركم ونجواكم ، وكذلك نرى شخصا آخر و يأكل في شهر رمضان جهارا ، ويرتكب الكبائر ، وكان في أيام بني الأغلب من المتزهدين (٢).

من هذا كله نرى أن مذهب الحلول كان يروج بين الإساعيلية رواجا كبيرا فى البلاد التى لم تكن تحت حكم الفاطميين مباشرة ، وأن هؤلا. كانوا يعملون على القضاء على هذا المذهب ، وأن الحاكم بأمر الله (٤١١ هـ) لم يكن حين أله نفسه ثائرا على المذهب الإسماعيلي ، وإنماكان ثائرا على هذه السياسة التى وضعها عبيد الله ، من تظاهره لرعاياه السنيين بعكس ما يعتقده الإسماعيلي المخلص لمذهبه ، ونعتقد أن هذه السياسة المزدوجة كانت السبب فى بقاء الدولة الفاطمية نحو ثلاثة قرون (٢٩٦ ـ السياسة المزدوجة كانت السبب فى بقاء الدولة الفاطمية نحو ثلاثة قرون (٢٩٦ ـ السياسة بين العامة ، لما قدر لها البقاء طويلا .

# ٣ – عوامل نجاح عبيد الله المهدى

من حسن حظ عبيدالله ، أنه ظهر في عصركان الانحلال يسود فيه العالم الإسلامي. فقد أصبحت الحلافة العباسية ، العدو الأساسي لطوائف الإساعيلية ، غير جديرة. يمكانها ، فسادها الاضطراب وقامت الثورات . ولم يعد هناك بين العلويين جاعة

<sup>(</sup>۱) ابن عداری : البیان المفرب ج ۱ ص ۱۹۰ .

<sup>·</sup> ١٩١ - ١٩٠ س ١٩٠ - ١٩١ ،

قوية تستطيع منافسة الإسماعيلية ، فلم يحد عبيد الله منافسة قوية من سائر العلويين ، بل على العكس من ذلك ، وجد من أشياعه وغيرهم تحمسا عاما لفكرة المهدى المنتظر . هذا بالإضافة إلى أساليب الدعوة المنظمة ، التي وضع أساسها عبد الله ابن ميمون القداح ، وقام على تنفيذها أبناؤه بمساعدة الأثمة المستورين ، حتى انتهى الأمر بانعقاد لوا. الزعامة على عبيد الله مستترا وظاهرا ، ونال أقصى ما تصبو إليه نفسه من توفيق ونجاح .

## (۱) صنعف العالم الاسلامى:

وقد أخذ الضعف يدب في جسم العباسيين منذ أوائل العصر العباسي الشاني ، لزيادة نفوذ الآتراك الذين احتلوا أعلى مناصب الدولة ، فتسلطوا على جميع مرافقها ، وأصبح بأيديهم عـزل الخلفاء وتوليتهم ، وأصبح الخليفة العباسي . كما قال الشاعر :

خليفـــة فى قفص بين وصيف وبغـــا يقـــول ما قالا له كما تقــول الببّـغـــا أو كما قال الحليفة المعتمد نفسه (٢٥٦ ـــ ٢٧٩ هـ) :

أليس من العجائب أن مثلى يرى ما قلَّ عَتَمَنَعا عليه و تؤخذ باسمه للدنيا جميعا وما من ذاك شيء في بديه(١)

وهكذا كان لضعف زعيم العالم الإسلامى ، وهو الخليفة العباسى ، أثر. فى ازدياد قوة عبيد الله المهدى ونجاحه ؛ لأن أتباعه ضاعفوا جهودهم فى الخفاء ليحل زعيمهم محل الخليفة العباسى الضعيف .

وقد أدى ضعف الخلافة العباسية إلى قيام الثورات عليها، واشتغالها بإخمادها، وتركها عبيد الله وأنصاره يعملون فى هدو، واطمئنان ؛ فلم يشعر العباسيون إلا وسيوف الإسماعياية تعمل فىرقابهم . وكانت ثورة صاحب الزنج (٢٥٥-٢٧٠٠هـ)

<sup>(</sup>١) السيوطي : تاريخ الخلفاء ص ٢٤٥ .

من أهم الثورات التي مهدت لنجاح عبيد الله ، الذي استطاع أنصاره من القرامطة وسواهم أن ينشروا في الوقت الذي كانت فيه نار هذه الثورة مشتجلة ، عقائد المذهب الإسماعيلي في بلاد العراق نفسها ، وفي فارس واليمن . ولما تولى عبيد الله زعامة الإسماعيلية في سنة ٧٨٠ ه وجد الأمور عهدة موطأة له .

أضف إلى ذلك ضعف الطولونيين في مصر والشام؛ فقد ساعده ذلك الضعف على أن يغرر بالولاة في سلية مدة طويلة، وأن يفلت من أيديهم دون كبير عناء. ومن أهم العوامل التي ساعدت على نجاح عبيد الله ، ثورة قرامطة الشمال في الشام وباديتها ثم في العراق ، فقد شغلوا العباسيين خمس سنوات ، وأضعفوا الدولة الطولونية ، فطمع فيها العباسيون وأزالوها . وفي وسط ذلك الاضطراب الذي ساد بلاد الشام ومصر ، كان عبيد الله يأخذ طريقه إلى المغرب لتأسيس دواته فيها . وهكذا لم يكن ضعف العباسيين وحدهم هو السبب في نجاح عبيد الله ، بل كان لضعف أتباعهم الطولونيين أثره في ذلك النجاح .

وليس هذا وحده ، بل كان لضعف الدولة الزيادية في اليمن ودولة الآغالبة في المغرب، أثر كبير فيما أصابه عبيد الله المهدى من نجاح ؛ فاستطاع دعاته أن يستولوا على بلاد اليمن ، وينشروا عقائد المذهب الإسماعيلي بين أهلها ، الذين أصبحوا يؤمنون بنظرية المهدى المنتظر ، كما استطاع ابن حوشب (منصور اليمن ) أن يمد عبيد الله ، وهو بسلبية ، بأموال وفيرة ، كانت عونا له في حله وترحاله . أصف إلى ذلك أن ضعف الأغالبة في تونس ، وسخط البربر عليهم قد أتاحا لابي عبد الله الشيعى الفرصة لما وصول إلى أغراضه ، عن طريق نشر الدعوة إلى المذهب الإسماعيلي ، والقضاء على الأغالبة في تلك الملاد .

## (النشار النشيع:

كذلك كان لانتشار التشيع فى البلاد التى راجت فيها مبادى و المذهب الإسماعيلى أثر كمير فى نجاح عبيد الله المهدى . فهذه بلاد اليمين قد سادها مذهب الزيدية ، أثر كمير فى نجاح عبيد الله المهدين ، منذ أيام الدولة الأموية ، الأمر الذي ساعد أتباع زيد بن على زين العابدين ، منذ أيام الدولة الأموية ، الأمر الذي ساعد الإسماعيلية على الاستقرار فى هذه البلاد . إذ أن كثيرا من مبادى المذهب

الإسماعيلى ، كمبدأ المهدية ، كانت منتشرة بين الزيدية . وكان اليمنيون ، مند أيام بنى أمية ، يعتقدون بظهور القحطانى المنتظر . وقد استغل ابن حوشب وابن فضل هذه الميول الشيعية ، واتخذوا من بنى موسى وبنى الوزان المتشيعين غيو نا وأعوانا لهم . يقول المقريزى(۱) : , كان باليمن من هذا المذهب كثير بعدن ، فى قوم يعرفون ببنى موسى ، . وكان الشيعيون فى بلاد اليمن يلجئون إلى البلاد الجبلية ويعتصمون بها ، حتى لقد قالوا : . كانت جبال اليمن على مذهب الشيعة ، وسائر اليمن بقواعلى مذهب أهل السنة ، مع اختلاف ، (۲).

وكان للتشيع في بلاد المغرب أثر كبير في نجاح عبيد الله ، ذلك أنه في العصر العباسي الأول ، وجد التشيع طريقه إلى هذه البلاد على يد الإمام إدريس بن عبدالله الحسني العلوي ، الذي تمكن من الفرار بعد موقعة فنخ في عهد الخليفة الحادي العباسي. وقد التف البربر حول الأدارسة في المغرب الأقصى ، وكون هؤلاء إمبراطورية. شيعية ، تعرف بدولة الأدارسة (٣). ومن ثم أصبحت بلاد المغرب أرضا صالحة لذلك المذهب الإسماعيلي ، فأرسل الإسماعيلية إليها دعاة جريتين وليحرثوها ويكربوها ، وليميدوا ، لصاحب البدر ، هنالك . وقد حدث ذلك حين كان عبيدالله لا يزال طفلا ؛ فلما دخل المهدى في دور الشباب أرسل الإسماعيلية أبا عبد الله الداعي إلى هذه البلاد ، فوجد الأمور بمهدة له ، ووجد التشيع الإسماعيلي قد استقر في عقول البربر واعتقده كثير من وزراء الآغالبة وموظفهم .

ولم يكن التشيع أقل انتشارا فى بلاد الشام ومصر؛ فقد وجد عبيدالله بلاد الشام تزخر بالمتشيعين من الإسماعيلية ، الذين استطاع بفضلهم الفرار من سيوف منافسيه القرامطة وأعدائه العباسيين .

وكذلك كان لظهور القرامطة فى العراق والشام ثم فى البحرين ، وانتشار التشيع فى بغداد حاضرة العباسيين ، ذلك الآثر نفسه فى نجاح عبيد الله ، الذى اتخذ من دعاته ببغداد عيونا على العباسيين . ولا عجب فى ذلك ، فإن كثيرا من الآئمة

<sup>(</sup>١) أتعاظ الحنفا ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) أنباء الزمن في تاريخ اليمن ( منطوط ) مس ٢٤ .

Sanhoury: Le Califat, p. 380. (r)

المستورين كانوا يعتمدون على أنصارهم ببغداد في عزل من يشاءون ، وتولية من يشاءون من عمال سلمية . ناهيك بالكوفة وسوادها ، فقد كانت منذ أيام على بن أبي طالب كعبة الشيعة ، فتركزت فها الدعوة الإسماعياية على يد قرامطة السواد . وكان هؤلاء كالبركان يلتى بحدمتمه في وجوه العباسيين ، حتى استطاعوا قر مطة جنو في فارس وإقليم القطيف ، وانتشر التشيع على أيديهم في عهد عبيد الله ببلاد البحرين ، وأصبح العباسيون يُسلاقون بجيوشهم ذات اليمين وذات اليسار ، فتحل بها الهزيمة على أيدى هؤلاء .

وكان التشيع في بلاد فارس رائجا منذ أيام الدولة الأموية ، مما سهل على دعاة الإسماعيلية مهمتهم ، فاستغلوا هذا التشيع ، كما استغلوا الشعوبية ، ووجهوا هـذا وذاك في عهد عبيد الله المهدى لمصلحة الدعوة أولا ، ثم لمصلحة الدولة ثانيا ، فانتشر المذهب الإسماعيلي في طبرستان والرى وخراسان وما وراء النهر وغيرها . وبفضل هذا الانتشار استطاعت رسل المهدى أن تجذب إليه أمراء تلك النواحي البعيدة ، من أمثال مرداويج الديلي أمير طبرستان ، ويوسف بن أبي الساج أمير آذر بيجان وقائد العباسيين، ونصر بن أحمد الساماني أمير خراسان وماوراء النهر ، وقدانضموا وقائد العباسيين، ونصر بن أحمد الساماني أمير خراسان وماوراء النهر ، وقدانضموا إلى عبيد الله ، أو كانوا ـ على الأقل ـ يعطفون على المذهب الإسماعيلي .

## (ح) ضعف الطوائف الشيعية الأخرى:

ضعفت طوائف الشيعة الآخرى على مر الزمن ؛ وأتاح ذلك الضعف فوز عبيد الله ونجاح مذهبه الإسماعيلى . حقا كار للحنفية (أتباع محمد بن الحنفية) ، والآبي هاشمية (أتباع أبي هاشم بن محمد بن الحنفية) شأن كبير في أخريات الدولة الأموية ، وفي صدر العصر النباسي الأول ؛ إلا أنهم زالوا على مر الزمن أمام ضربات العباسيين ، الذين كانوا بالأمسمن أكبر أنصارهم ، حتى إنه لم يبق بين هؤلاء العلويين إلا فلول قليلة تركزت ، على ما ذهب إليه العلماء حديثا ، في جنوب العراق . وقد قيل إن هذه اليقية الباقية هم أتباع حمدان قرمط . ولو أخذنا . لنا الوأي ، لعد بقايا الحنفية من مؤسسي المذهب الإسماعيلي .

وقد أخذ الزيدية طريقهم إلى البلاد النائية في اليمن وطبرستان ؛ و لكن قوتهم

كجاعة محاربة لم يعدلها وجود ، اللهم إلا أنهم كانوا يمهدون بمبادئهم الشيعية لنجاح الإسماعيلية هنا وهناك . وأما جماعة الحسنيين فكانوا لقمة سائغة للعباسيين ، وهدفا صالحا لسيوفهم ، فقد روى الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور بدماتهم بلادالحجاز والعراق ، بعد أن مزق جنود النفس الزكية وأخيه إبراهيم وأنصارهما شر بمزق ، وفتك الهادى في موقعة فخ بالبقية الباقية من هؤلاء الحسنيين . ولولا فرار الإمام إدريس بن عبد الله إلى بلاد المغرب ، وأخيه يحيي بن عبد الله إلى بلاد المشرق ، لزال هؤلاء الحسنيون (كقوة سياسية دينية) منذ عبد الخليفة الهادى . ومع ذلك فقد قضى الرشيد على يحيى ، وكون دولة الآغالبة لتحد من قوة الأدارسة ، ومن ثم لم يعد هؤلاء الحسنيون خطرا على العباسيين ، كما أنهم لم يكونوا من هؤلاء الذين يخشى الإسماعيلية بأسهم وقوتهم .

أما الفريق الذي كان الإسماعيلية مخشون بأسه حقاً ، مهم جماعة الإماميــة الموسوية أو الاثنا عشرية ؛ فقد كان أثمتهم خطرا على أئمة الإسماعيلية من الناحية السياسية ، لأنهم يدعون الإمامة كما يدعيها أئمة الإسماعيلية ، ولأن السواد الأعظم من الشيعة قد انضموا إليهم . لذلك أصبح هؤلاء الاثنا عشرية خطرا يهددكيان تلك الفرقة الإسماعيلية الناشئة . إلا أن العباسيين كفوا الإسماعيلية مثونة مقاومة الاثنا عشرية . فسجن الرشيد موسى الكاظم حتى مات ، وولى المأمون عليا الرضا ابن موسى الكاظم عهده ، مم غدر به فمات مسموما ؛ وظل أحفاد موسى الكاظم يلاقون من العباسيين كل أنواع الاضطهاد ، حتى لاقوا حتفهم بين سجين أو هارب أو مقتول . ولم تأت سنة . ٣٦ ه حتى ادعى هؤلا. الاثنا عشرية ــــ أمام ضغط العباسيين المتزايد \_ اختفاء محمد بن الحسن العسكرى ، مهديهم المنتظر ، فلم يعودوا : ·قوة يأبه لها الإسماعيلية ، خصوصا وأنهم وجـدوا فى قولهم بنظرية الإمام المنتظر ، فرصة ينددون بها عليهم، ويفرقون بين إمامهم الإسماعيلي المستور وإمام الاتناعشرية المنتظر. وكان لهذه الحرب الكلامية أثرها البن في جذب كبار أشياع الاثنا عشرية إلى المذهب الإسماعيلي . وإذا علمنا أن ابن حَوشب ، وابن فضل ، وأبا عبد الله الشيعي. وهم دعاة عبيد الله ، كانوا من الاثنا عشرية ، ظهر لنا أثر الموسوية فما أحرزه عبيد الله المهدى من نجاح .

# (٤) تحمس المسلمين العقيرة المهدى المنتظر:

كان لانتشار عقيدة المهدى منذ أو ائل حكم الأمويين في المشرق أتركبير في نجاح الإسماعيلية عامة وعبيدالله المهدى خاصة ، فقد و ضعت الاحاديث الكشيرة عن المهدى ، فاستغلما دعاة عبيد الله أحسن استغلال ، حتى إن النجاح الحائل الذى أحرزوه في كافة أنحاء العالم الإسلامي ليرجع إلى هذه النبوءات . فقد رأينا كيف استغل ان حوشب هذه النظرية ، كما استغل اعتقاد اليمنيين في القحطاني المنتظر ، وجعلهم يؤمنون بأن القحطاني المنتظر هو مهدى الإسماعيلية ، ويعتقدون أنهم جنود المهدى ، وأن دولة ، صاحب الزمان ، و « إمام الوقت ، ستنبعث من ينهم ، وأنهم سيملكون الارض قاطبة . و بفضل هذه النظرية اعتقد بعض من الدولة الإسماعيلية المنشودة ستقوم في اليمن ، وأن شمس الإسماعيلية ستشرق من البلاد الممنية .

وقد لقيت فكرة مهدية عبيد الله نجاحا ملبوسا في بلاد المغرب ، لأن دعاة الإسماعيلية الأوائل ، ويخاصة الحلواني وأبا سفيان ، كانوا قد لوحوا للمغاربة بتلك النظرية المهدية . فلما جاء أبو عبد الله الشيعي اعتمد عليها في دعو ته اعتمادا كبيرا ، وأكد لهم قرب ظهور المهدى يينهم ، ووضع لهم من الأحاديث ، أو سرد لهم من الأحاديث الموضوعة في المهدى ما أثار في نفوسهم النزعة الحربية ، ليكونوا أول جنود المهدى الذين يجلسونه على العرش . ألم يقل لهم أبو عبد الله : « المهدى يخرج في هذه الآيام ؟ ، ثم ألم يقل لهم : « هذا فيح الأخيار ، وما سمى إلا بكم . ولقد جاء في الآثار أن للمهدى هجرة تنبو عن الأوطان ، ينصره فيه الأخيار من أهل هذا الزمان ، قوم اشتق اسمهم من الكتمان ؛ فأنتم كتامة ، وبخروجكم من هذا الفيح سمى فيح الأخيار (١) ؟ ، و « إن الشمس تطلع من مغربها ، وإنها لا تنكس راية المهدى عليه السلام حين يقوم بها ؟ » . وكذلك روى الإسماعيلية كشيرا من الأحاديث ؛ فما ينسبونه إلى الرسول قوله : « فإذا قام العاشر من ولدى ، ها جرسرونه إلى الرسول قوله : « فإذا قام العاشر من ولدى ، هاجر

<sup>(</sup>١) انظر ص ١١٨ من هذا الكتاب .

إلى أرض المغرب، وبنى بها مدينة تسمى باسمه ، ويكون أضداده كثيرا من أهل المغرب، وهو الشمس الطالعة من المغرب، وهو الذى يفتح الله على يديه المغرب، وبه يعز من قال: أنا من أمتى وعترتى(١) . وهكذا استطاع أبو عبد الله الشيعى أن يجمع المغاربة حول عبيدالله ، على أساس أنه المهدى ، وأن يقلب دولة الأغالبة عساعدة هؤلاء البربر الذين قامت الدولة الفاطمية على أكتامهم . كما استطاع أن يخضع جميع البربر في شمال إفريقية (٢) .

وقد شهد خلفاء المهدى له بالفضل ، فقال فيه المعز لدين الله : «كان المهدى مفتاح قفل الفضل والرحمة والبركات والنعمة ، فبه فتح الله تعالى ذلك للعباد ، وذلك يتصل عنه من ذريته حتى يتم لهم وعد الله الذى وعدهم إياه ، (٣) . كا يروون عن سلمان الفارسي أنه قال : ، لا بد من قائم من ولد فاطمة يقوم من المغرب ، فيكسر شوكة المبتدعين ويقتل الظالمين ، (٤) .

وأغرب من هذا مايروونه عن تنبؤ الرسول بالمهدى . وبأمور أخرى كثيرة ، ما بجعلنا نعتقد أن مثل هذه الأحاديث موضوعة لا محالة . ومن تلك الأحاديث التي نشك في صحتها ما يروونه عن عبد الله بن مسعود أنه قال : . قال رسول الله يو ما : انطلق معى يا بن مسعود ! فمضيت معه حتى أتينا (مكانا) قد غص ببني هاشم . فقال طم رسول الله علياتية : من كان معكم من غيركم فليقم ، فقام من كان معهم من غيرهم ، حتى لم يبنى إلا بنو هاشم خاصة : بنو عبد المطلب وبنو العباس. فقال لهم النبي : يا على ! أخبرنى جبراتيل أنك مقتول بعدى ، فأردت أن أراجع ربي ، فأبي على ، قال : ... فالوبل لعترتى والأهل بيتى ، ولبنى أمية بما يلقون من بنى العباس . ويهرب من بنى أمية رجال ، فيلحقون بأقصى المغرب ، فيستحلون فيه المحارم زمانا . ثم يخرج رجل من عترتى غضبا لما لتى أهل بيتى وعترتى ، فيملأ

<sup>(</sup>١) الجلس السابع عشر والمائة من يجالس سيدنا حاتم بن إبراهيم الحامدي ص ١٠٨ (من المنتخب)

Sanhoury: Le Califat, p. 380. (7)

<sup>(</sup>٣) شرح الأخبار ص ٢٠ ( من المنتخب ) ٠

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه من ٢٤ - ٢٥٠

الارض عدلاكما ملئت جورا وظلما ،(١) .

هذه الأحاديث وغيرها كان يستغلما دعاة الإسماعيلية إلى أبعد حدٌّ ، وبفضل هده والتنبؤات ، استطاع دعاة المهدى فى المشرق أن يصلوا إلى سويداء قلوب الناس ، حتى خيل للعباسيين أن الأرض ستميد بهم ، وأن أنصارهم ، كالسامانية والزيارية ، وقوادهم كيوسف بن أبى الساج وسواه ، سيكونون جنودا للفاطميين ، وحربا عوانا عليهم .

وقد عملت نظرية المهدى عمل السحر فى نفوس القرامطة ، فنادوا بها جميعا . ولما قامت الدولة الفاطمية جهر أبو طاهر الجنابى بأنه من دعاة المهدى ، الذى خرج على العباسيين ، خروج الاسد الغضنفر ، ، والذى سيملك الارض شرقا وغربا . ومع ذلك فقد غرر به بعض الادعياء فى أخريات حياته (فى سنتى ١٣٩٩ ، ٣٢٩ هـ) ، فادعى له أنه يعلم الغيب ، حتى إنهم سموه « المهدى الكذاب ، . وهذا يدل على عظم تأثير هذه النظرية فى الإسماعيلية . ومهما يكن من شى ، ، فإر نفطرية المهدى كانت عونا لعبيد الله فيما أحرزه من نجاح فى زمن استناره ، وإلها يوجع الفضل فى جلوسه على العرش فى سنة ٢٩٧ ه .

# (ه) براميج الاسماعيلية ووسائلهم الخاصة لنشر مذهبهم:

كان من أهم عوامل نجاح الإسماعيلية في نشر دعوتهم ، أنهم نهجوا مناهج بذوا فيها غيرهم من الفرق الشيعية الآخرى ؛ فكان إلإسماعيلية يبالغون في التخفي في نشر دعوتهم ومبادى مندههم ، على شكل خطوات تتدرج من المعلومات البسيطة ، حتى تصل بالمستجيب إلى مبادى و فلسفية عميقة ، لا يفهمها إلا القليلون ؛ حتى إن المستجيب كان لا يعرف شيتا عن الدرجات التى تلى درجته ، وإنما كان همه الوصول إلى درجة أعلى من الدرجة التى وصل إليها ، وأصبح كثير من الإسماعيلية لا يعرفون شيئا عن زملائهم الذين انتظموا في سلك المذهب الإسماعيلي، وخنى أمرهم على خصومهم العباسيين .

<sup>(</sup>۱) شرح الأخباد ( من المنتخب ) ص ۲۸ – ۲۹ .

كذلك استغل الإسماعيلية ، وعلى رأسهم عبيدالله ، مذهب التقية ؛ فكانوا سنيين مع أهل السنة ، شيعيين مع المسيحيين ، يهودا مع اليهود ، ومسيحيين مع المسيحيين ، ومجوسيين مع المجوس . وبذلك انضم إلى عبيد الله ألوف مؤلفة من المسلمين ، ولم يشعر العباسيون إلا وقد حقق الإسماعيلية أغراضهم بإقامة دولة إسماعيلية خالصة .

كا برع الإسماعيلية منذ نشأتهم فى تنظيم دعوتهم تنظيما رائعا ، فتظاهروا بالتقشف والورع ، وبالبلاغة والتضلع فى العلم . وخصصوا لكل منهم مبادى ميلقنها المستجيبين . وكان لنظام التخصص هذا أثره فى تكوين جماعة من العلماء الدعاة الذين يتقنون ناحية مذهبية خاصة ، ويستطيعون أن يمثلوها فى أذهان سامعيهم من المستجيبين . وكان دعاة عبيدالله المنتشرون في كافة أنحاء المملكة الإسلامية ، أشبه بحواسيس ينقلون إلى عبيدالله أسرار الدولة العباسية و أخبار ولاتها ، ويحذرونه الخطر الذى قد يحدق به أو بدعوته ودولته . وقد اعتمد عبيد الله على دعاته المقيمين وعلى دعاته السيارة ، اعتمادا تاما فى وقت فراره من سلمية إلى بلاد المغرب ، واستطاع بفضل هؤلاء أن يتجنب الأخطار التى كادت تحيق به ، كما آمن الناس بفضلهم بمهدية عبيدالله ، فهب الإسماعيلية فى البحرين والمين و بلاد المغرب ، يذودون عن مذهبه بسلاحهم ، حتى أقاموا له دولة قوية العاد تربع على هرشها .

وكان لنظام أخذ العهود على المدعوين، أثر كبير فى جذبهم إلى المذهب الإسماعيلى ورؤسائه، كما أن القيود، التى كانت تربطهم بهذا المذهب برباط وثيق لاينفصم، وتجعل المستجيبين يتركون معتقداتهم السابقة ويلتفون حول رئيس دعوتهم الجديدة، لا تقل أثرا فى هذه السبيل.

وليس من شك فى أن نظام الدعوة الإسماعيلية نظام يقوم على الإخاء والمودة ، ويربط الفرد بالمجموع بوشائج قوية ، بحيث يرى هذا الفرد أن حياته فى تماسك الجماعة . ولذلك ترى الإسماعيلية مرتبطا بعضهم ببعض ارتباطا يثير الدهش ، وترى جماعتهم تتكون من أفراد مختلفي المشارب والنزعات . ومع ذلك يرتبطون بالحب والإخاء ، والتفانى فى سبيل النهوض بمذهبم والدفاع عن رئيسهم وخليفتهم . فهذا الفيلسوف النسنى يدافع عن مذهبه ورئيسه بقله ولسانه ، وهذا الدول ويثلان الدول ويثلان

العروش لإحياء دولة إسماعيلية . كما ترى عامة أتباع هذا المذهب وسوادهم ، ومنهم الزارع والتاجر والصانع ، وكل هؤلاء يتنافسون فى الدفاع عن المذهب الإساعيلى وأنصاره . وبفضل هذا كله استطاع عبيد الله المهدى أن يتقلد رياسة الدولة الإسماعيلية .

ناهيك بهذه المبادى، الخلابة التي كان الإسماعيلية ينادون بها ، وما كان لها من أثر فى النهوض بالمذهب الإسماعيلي ، والالتفاف حول عبيدانله المهدى . فقد استغلوا مبدأ التأويل ، لينفروا الناس من أديانهم ومذاهبهم ، ويربطوهم بمبادى مالذهب الإسماعيلي برباط متين ، وينشروا كثيرا من الغموض اليملئوا نفوس الاتباع بالامل. وقد استغلوا ذلك المبدأ الجداب ليثبتوا للملا والاتباع أن مذهبهم إنما وجد لمحاولة فهم حقيقة الدين الإسلامي وباطنه ؛ أو بعبارة أخرى ، أن المذهب الإسماعيلي دين الباطن ، والإسلام دين الظاهر ، لأن عليا صاحب التأويل ، ومحمدا مرابية ! صاحب التنويل .

وكذلك استغل الإسماعيلية مبدأ الشعوبية ذى الخطر، ليستثيروا الوطنية فى الشعوب المغلوبة على أرها، ويوجهوهم إلى حاربة أعدائهم الاساسيين وهم العباسيون. وكان للشعوبية أثر كبير بين مستجيبي الفرس والديم والنبطيين وسواهم ؛ فقد آلى هؤلاء على أنفسهم أن ينتقموا من العباسيين الذين أذلوهم ، فشاروا تحت رايات زعماتهم الإسماعيلية من الدعاة وسواهم · وقد رأينا عبد الله بن ميمون القداح ، مؤسس المذهب الإسماعيلي ، يستعين بكثير من أنصار الشعوبية ، لينقض بهم على العباسيين ، ونحقق مآربه السياسية الدينية فى خلق جماعة تدين الأئمة الإسماعيلين بالطاعة ، ولا يقل تأثير مبدأ الدعوة لدين عام يتفق مع مشارب الجيدع ، ومبدأ بالمهدية ، عنهذه المبادى السابقة أثرا ؛ فقد ظهر تبعا لذلك جماعة من طبقات مختلفة المهدي كل منها فى إخلاص فى سبيل نجاح دعوة المهدى المنتظر .

# خاتمة القول في عبيد الله المهدى

#### أخلاقه وصفاته:

يعتبر عبيد الله المهدى من الرجال الذين لا يجود بهم الدهر إلا نادرا . فقد استطاع ، بفضل ما أوتيه من قوة الشخصية . وما جبل عليه من الصفات العالية ، أن يحقق ما عقده عليه الإسماعيلية من آمال بعيدة ، فى توطيد دعائم المذهب الإسماعيلي فى كثير من أرجاء العالم الإسلامى ؛ كما استطاع أن يقلق بال الدولة العباسية ويثير مخاوفها ، ويقضى على دولة الأغالبة التى اعتمد عليها العباسيون منذ أيام هارون الرشيد فى الوقوف فى وجه الأدارسة ، ورد هجهاتهم نحو الشرق ، ويقيم فى النهاية دولة مهيبة الجانب ، استطاعت أن تقتطع خيرة بلاد الدولة العباسية فى المغرب ومصر ، وفى الشام وفلسطين والحجاز واليمن وغيرها ، كما ذلك كان راجعا نفوذها إلى بغداد حاضرة الدولة العباسية فى ذلك الحين . كل ذلك كان راجعا إلى الصفات التى تجلى بها عبيد الله المهدى ، والتى كان لها أثر بعيد فيما أحرز ، فيال الصفات التى تجلى بها عبيد الله المهدى ، والتى كان لها أثر بعيد فيما أحرز ،

فقد امتاز المهدى بالصبر . ونستطيع أن ندرك أثر تلك الصفة في موقفه من القرامطة ، فقد رأى انتقاض حمدان قرمط عليه ، وحدة منافسة أبناء زكرويه ابن مهرويه له. ومع ذلك ظل يصابرهم ، ويعمل في هدو على تنظيم جاعته ، وعين داعيا لدعاته يحل محدان قرمط ، واتصل بأبناء زكرويه دون أن يثور عليهم كا الروا عليه ، وظل يرقب في ثبات جميع حركاتهم في الشام . فلما أخفق في معالجته الأمور في صبر وروية ، غادر بلاد الشام . وكان لهدو ته أثر عظيم في كل مما ناله من نجاح . فقد عرف عن طريق دعاته المقيمين في الشام ، أن رسل العباسيين يلاحقونه ، نجاح . فقد عرف عن طريق دعاته المقيمين في الشام ، أن رسل العباسيين يلاحقونه ، ومع ذلك لم يجد الهلع إلى نفسه سبيلا ، بل أخذ ينظم برامج رحلته في هدو ، واطمئنان . وفي مصر عرفه أحد المصريين ، وهم بالقبض عليه وإفشاء سره ، ومع واطمئنان . وفي مصر عرفه أحد المصريين ، وهم بالقبض عليه وإفشاء سره ، ومع ذلك تخلص منه عبيد الله في لباقة تدل على الذكاء والثبات والصبر . ثم انظره وقد بكي داعيه المقيم بين يديه حين رأى المصاعب تلاحقه من كل جانب ، يهدى من روعه في هدوم محسد عليه ، ويتغني بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على روعه في هدوم محسد عليه ، ويتغنى بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على طبا بدل على النبات فقط ، وإنما يدل على المعاه به بين يديه عليه ، ويتغنى بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على المعاه به بين يديه عليه ، ويتغنى بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على المعاه به بين يديه عليه ، ويتغنى بشعر لا يدل على الثبات فقط ، وإنما يدل على المعاه بين بديه بين يديه بين يديه بين بديه بين بين بديه بين بديه بين بديه بين بديه بين بين بديه بين بديه بين ب

الاستاتة فى تحقيق كبار الآمال . ولولا ثباته وثقته بنفسه وصبره ، لما استطاع تحمل المدكاره وهو بسلمية ، ثم وهو فى طريقه إلى مصر ؛ بل لما استطاع أن يصل إلى سجلماسة ويمر ببلاد الآغالبة الذين كانوا يتحرقون شوقا للقبض عليه والفتك به . وقد رأيناه ثابتا هادئا حين هب فى وجهه أنصار أبى عبد الله الشيعى ، وأرادوا الفتك به بعمد أن التفوا حول قصره ، فتقهقروا بسبب ثباته ، وعادوا من حيث أتوا .

ومن أهم صفات المهدى الجود؛ فكان ينفق عن سعة ، ولم يكن ذلك راجعا إلى ماله ، بل لأنه كان جوادا بطبعه . وقد استطاع بفضل جهوده أن يحدب إليه أهل سلمية وعمالها ، حتى لهجت الألسن بالثناء عليه ولسكن جوده قد أثار الشكوك على ما رأينا ، وانتهى الأمر بخروجه من سلمية . وبفضل جوده سكت عنه محمد ابن سلميان وعيسى النوشرى ، واستطاع أن يحدب إليه اليسع بن مدرار صاحب سجلماسة حينا من الزمن . وهكذا كان جود عبيد الله المهدى من العوامل التي ساعدته على التغلب على الصعاب التي كانت تعترضه . ولا ننسى أنه بفضل جوده وكرمه ، زاد تعلق أتباعه به ، وتفانوا في إخلاصهم له ، حتى كان يقرض لحم الواحد منهم ، وتقلع أظفاره ، على أن يقر عليه فلا يفعل . وبفضل جوده كان بحد من الأصدقاء من يعتمد عليه . انظره وقد أصبح رئيس قافلة هربه طوع بنانه ، يقطع الفيافي والقفار ، ويحمسل القافلة كل أنواع المشاق . وإنما فعل ذلك كله إرضاء .

وكان عبيد الله فوق ذلك مهيبا ، يفرض احترامه وتقديره على من يراه ، حتى إن علماء الإسماعيلية يرجعون سبب نجاحه في الإفلات من مصر ، إلى هـذه المهابة التي ألق الله بها في قلب عيسى النوشرى ، كما يقولون : إنه بفضل مهابته لم يلحق به سوء من ناحية اليسع بن مدرار . يقول أبو حنيفة النعان عن عبيد الله في سجلاسة : دأقام بها ، وكل ذلك تلحظه العيون في طريقه ، وحيثها نزل ، وفي أي مدينة دخل ، ويقول كل من رآه بمن له تمييز وبصيرة ؛ والله ما هذا تاجر ، وما هذا إلا سلطان أو ملك من الملوك . وكذلك كان يقول فيه كثير من أهل سجلاسة . وكان مما يدل

عليه إفضاله على من يصحبه أو يأتيه ، وما أنزل الله من المها بة والجلالة فى عين من رآه (١) . . ثم انظره وقد أنقذته هيبته وجلالة قدره من صلف اليسع ، ووأنزل الله بأكثر الهيبة فى قلبه (أى قلب اليسع) والجلالة فى عينه ، فلم يمتحنه بأكثر من أن جعله فى دار ، وجعل عليه حرسا ، وجعل ابنه القائم بأمر الله كذلك فى دار أخرى (٢) » .

كا امتاز عبيد الله المهدى بالصدق، حتى فى أحرج أوقاته ب فقد أعان لعبدان ، أحد زعماء قر امطة السواد ، أنه من نسل القداح (٢)، مع أن ذلك يعرضه للخطر . لكنه لم يشأ أن يقر بغير الصدق ، ويعلن فى شىء من اللباقة لليسع بن مدرار، صاحب سجلياسة ، أنه ينتمى إلى العلويين حقا ، ويقرر أنه لا يعرف أبا عبدالله ، ويقسم له بأغلظ الأيمان على ذلك . وهو صادق فى اعترافه ، لأنه لم ير أبا عبد الله حقا . وهكذا واعترف له بالنسب ، إذ لم يسعه إنكاره ، ولغيز له فى ذكر أبى عبد الله فقال : ما رأيته ولا أعرفه ، وكذلك كان ، لم يره ، ولما سأله اليسع بن مدرار : فهذا الرجل الذى ظهر ببلد كتامة ، وغلب على نواحى إفريقية أإليك يدعو ؟ قال : ما رأيت هذا الرجل ولا أعرفه . وكذلك كان ، لم يكن \_ صلع \_ ، رآه كما ذكر . . . ما رأيت هذا الرجل ولا أعرفه . وكذلك كان ، لم يكن \_ صلع \_ ، رآه كما ذكر . . . وأقبل بعسا كره إلينا ، وما يدعو إلى الرضا من آل محمد . قال : فإنه قد أخذ بإفريقية . وأقبل بعسا كره إلينا ، وما يدعو إلا إليك . قال (المهدى) : أهل النسب بالمغرب وأقبل بعسا كره إلينا ، وما يدعو إلا إليك . قال (المهدى) : أهل النسب بالمغرب على قان كان بدعو إلى نفه قله عنده ، ولم أضرك ، وإن كان إلى غيرى لم يكن على في ذلك مقال (ع) مقال (ع) م

كان عبيد الله المهدى وسيما جميل المنظر · ويروى الإسماعيلية فيه حديثا يؤيد ذلك : والمهدى رجل من ولدى ، أرى وجهه كالنكوكب الدرى : اللون لون ـ

<sup>(</sup>١) افتتاح الدعوة الزاهرة ( من المنتحب ) ص ٢٣ ٠

<sup>(</sup>٢) المصدر تفسه ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر ص ٨٥ من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٤) شرح الأخبار ( من المنتخب ) ص ٣٢ ٠

عربى (١). والجسم جسم إسرائيلى ، (٢). فكان المهدى . وسيما جسيما بساطا ، لا يكاد أحد بماشيه إلا قصر عنه ، وصغر إلى جانبه . .

وكان عبيد الله قوى الساعد ، شديد البطش . جاء فى شرح الأخبار ، دوى عبد الله بن عمر ، وذلك بما أثره أو نقله عن رسول الله قال : يعطى المهدى قوة عشرة ، ويقولون أيضا عنه : وكان المهدى قويا أيدا ، معروفا بذلك من حداثة سنه ، وكان حين تولى الإمامة وتقلد الدعوة شابا يمتلى ، قوة ونشاطا ، حتى قالوا فيه : « يقوم المهدى ع م ، وليس فى رأسه ولا لحيته طاقة بيضاء ، ، وأنه , لما قام بالإمامة وسلما إليه إمام الزمان (٣) الذى كان فى عصره ، ونص عليه بأنه مهدى بالإمامة وسلما إليه إمام الزمان (٣) الذى كان فى عصره ، ونص عليه بأنه مهدى الأثمة ، ودعت بذلك إليه دعاته ، وهو يومنذ حديث السن ، مقتبل الشباب من الفتيان وأحسن الشبان ، (٤) . فهذه الصفات وغيرها تدل على أن المهدى كان جديرا بالزعامة .

## أولاده وزوجاته:

تماد تجمع المراجع الإسماعيلية التى تذهب إلى القول بأن المهدى أبو القائم ، على أنه لم يكن له ولد سواه ؛ على حين يرى بعض آخر أن عبيد الله كان له ولد آخر غير القائم ، لم يل الأمر بعده ، وإنما انتقلت الإمامة من المهدى إلى القائم ، يخلاف ما ذهبنا إليه من أن القائم لم يكن ابنا حقيقيا جسميا لعبيد الله المهدى ، وإنما كان ابن الإمام المستقر السابق ، وهو الحسين بن أحمد بن عبد الله ، أو على ابن الحسين هذا . ونحن نعلم أن عبيد الله حين فر لم يصحب معه غير القائم . لذلك ابن الحسين هذا . ونحن نعلم أن عبيد الله حين فر لم يصحب معه غير القائم . لذلك لا تحجم عن القول بأن المهدى حين تولى عرش الحلافة الإسماعيلية الفاطمية فى سنة ٢٩٧ ه ، لم يكن له من الآبناء الجسمانيين أحد . كما أننا لا نعرف هل كان قد تزوج بعد اعتلائه العرش ، أو أنه أنجب من نسائه وهو فى سلمية . وقد

<sup>(</sup>١) لأنه أبلج تشويه جيرة .

<sup>(</sup>٢) جسم إسرائيل: أي جسم فهو أجسم من العرب.

<sup>(</sup>٣) يقصد بامام الزمان : الامام الحسين بن أحمد بن عبدوالله بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق

<sup>(</sup>٤) شرح الأخبار ص ٥ .

ذكرت المراجع الإسماعيلية أنه لما غادر سلمية ، لم يصحب عند هربه غير القائم . وأم حبيب زوجة القائم ، ثم زوجته هو وابنتيه وابنتي أخيه(١) . كما أنه ترك في قصره جارية له تدعى ولعب، ، ومعها ابن ذكر منه . ولكن الحسين بن ذكرويه المعروف بأبى مهزول ، قتله في مذبحة العلويين بسلمية (٢) ، حيث رميت هذه الجارية و في الصهريج، وقتل ولدها، ومن كان معها . وفرق الصقالبة فأنوا إليه بجميع من في ذلك القصر (أي قصر المهدى) من صغير وكبير ، من الرجال والنساء . فقتلهم كامهم ، ورمى بهم في ذلك الصهريج ، وكانوا ثماني وثمانين نفسا ، (٣) . ومن ذلك نستطيع أن نقول إنه لم يكن للمهدى ولد جسمانى أو روحانى، سوى القائم . على أن ما ذهب إليه ابن عداري من أنه كان لعبيد الله ستة أولاد ، أكبرهم أبو القاسم ولى عهده وخليفته ، لايتعارض مع ما ذهبنا إليه ، وهو أن المهدىلم يكن له أبناء عند وفاته سنه ٢٧٣ه. وأما الذي يلفت النظر حقافهو ما ادعامان عذاري(٤) من أن المهـدى كان له ولد آخر ، وأنه أشيع بين النــاس أنه يريد نقل ولاية العهد إليه في سنة ٣١٦ هـ ، حتى إن أبا القاسم (القائم فيما بعد) حين علم من ابنه وقاسم، أن الناس تحدثوا بمبايعة عبيد الله لابئه أحمد المكنى بأبي على ، أقلقه ذلك (٥) . . . أضف إلى هذا ماكان من ادعاء رجل من أهالي طرا بلس أنه ابن المهدى ، وثور ته على القائم (٢٢٢ه) . كل هذا \_ إن صبح \_ يؤكد ما ذهبنا إليه من أن القائم ليس ابن عبيد الله ، وإلا لما ثار على القائم ابن طالوت القرشي في طرابلس، وادعى أنه ابن المهدى ، ولم يقل إنه أخو القائم . أضف إلى ذلك أن النعمان ينسب إليه ولد اسمه الحسن ، أنجبه من أم ولد له في المهدية ؛ لكمنه لم يدع إليه ، بل أقرت أمه يزوال الأمر عن بيت المهدى إلى بيت القائم (٦).

<sup>(</sup>۱) سيرة جعفر الحاجب ص ١١٠٠

<sup>(</sup>٢) استتار الامام ص ١٠٤ - ١٠١٠٠

۲) استتار الامام ص ۱۰۵ .

<sup>(</sup>٤) البيان المغرب: ج ١ ص ٢١٥ --- ٢١٦٠

 <sup>(</sup>٥) النمان المحالس والمسايرات ج ٢ ( الجلد الثاني ) ورقة ٦٣١ .

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ج ١ ص ١٩٩ .

وأما عن زوجات عبيد الله ، فإننا لا نعرف له من الحرائر سوى ابنة عمه التى زوجها إياه الإمام الحسين بن أحمد ، بعد أن ولاه عهده . ويدعى بعض أنها أم القائم (۱) ، وأنها صحبته فى رحلته من سلبية إلى بلاد المغرب . كا لا نعرف له من الإمام سوى جاريته ، لعب ، ، التى قتلها الحسين بن زكرويه فى مذبحة سلبية ، على ما تقدم ، وأم ولده أبى الحسن الذى ولد بالمهدية وأصيب بالجدرى ، وفقد بصره (۲) .

# وفاة المهدى :

توفى أبو محمد عبيد الله المهدى بمدينة المهدية ، بعد أن حكم بلاد المغرب أكثر من أربع وعشر بن سنة ، وتوفى وله من العمر نجو ثلاث وستين سنة . وقد ذكرنا ما ذهب إليه جمهرة المؤرخين، أو بالأهواز ه على ماذهب إليه بعضهم، وتقلد وظيفة الحجة أونائب الإمام عقب وفاة عمه أحمد بن عبدالله القداح فيسنة . ٢٨ هـ. ولم يكن عبيد الله قد جاوز العشرين ، فأظهر إخلاصه وتفانيه للمذهب الإسماعيلي ، ولذلك كان موضع ثقة زعيمة الإمام المستور الحسين بن أحمد بن عبد الله ، على إ ما ذهب إليه عامة مؤرخي الإسماعيلية ، أو على ب الحسين ، على ماذهب إليه الداعي الخطاب في كتابه غاية المواليد . ومن ثم قلمه إمامة الإسماعيلية استيداعا لا استقراراً . ومع أننا لا نعرف السنة التي تولى فها عبيد الله الإمامة ، فإنه مما لاشك فيه أنه لم يتقلد الإمامة قبل أن يبلغ العشرين من عمره ، أو بعد أن جاوز الثلاثين ، لايننا نراء يفر من سلمية فيسنة ١٨٧ه، وهو متقلد رتبة الإمامة وسنه لا تتجاوز الثلاثين ، وأنه قام يوظيفته الجديدة خير قيهام ، واجتمعت فيه صفتا الحجة والإمام ، واستمر على ذلك مدة في سلمية ، ثم وهو في طريقه إلى بــلاد المغرب ، واستقراره في سجلماسة ، حتى أجلسه داعيه وتابعه أبو عبــد الله الداعي على عرش الحلانة في أوائل سنة ٢٩٧ ﻫ ، بمعنى أن عبيد الله المهدى دخل إفريقية (تونس). ﴿

٠ (١) سيرة جعفر الحاجب ص ١٠٨ ، ١٠٩٠ .

 <sup>(</sup>۲) النمان: الجالس والمسايرات ج ٢ ص ٩٢١.

ولما يتجاوز الثامنة والثلاثين من عمره . وكان عبيد الله المهدى في عهد خلافته إماما مستودعا لا مستقرا ، ظاهرا لا مستورا . كاكان مثال الأمانة المطلقة ، فحافظ على الإمامة المستقرة ، وردها إلى مستحقها القائم ابن الإمام الحسين بن الإمام أحمد بن الإمام عبد بن إسماعيل ، وذلك في سنة ٢٧٣ه . هكذا انطوت صفحة عبيد الله المهدى ، مؤسس الدولة الفاطمية ، بعد أن قضى وقتا طويلا إماما مستورا ، وإماما ظاهرا ، وخليفة ، يحكم دولة امتد نفوذها فيا بمد من المحيط الأطلسي غربًا إلى بلاد العراق شرقا ، ومن جبال طوروس شمالا إلى بلاد السودان جنوبا . وكانت هذه الدولة مضرب المثل في ازدهار الحضارة الإسلامية ، وفي السياسة والدين والثقافة .

ونحن إذ ننتهى من دراسة حياة عبيد الله المهدى ، ترجو أن تكون قد وفقنا إلى تحليل هذه الشخصية الفذة ، وإماطة اللثام عن كثير من الحقات التى كانت لا تزال غامضة فى تاريخ المذهب الإسهاعيلى ، وهو الغرض الأول الذى نرى إليه من دراسة حياة عبيد الله المهدى ، وغيره من الحلفاء الفاطميين ، الذين كان لهم أثر كبير فى تطور المذهب الإسهاعيلى . على أن تمام بحث تاريخ هذا المذهب إنما يكون بما نحاوله بعد هذا الكتاب من دراسة عصر الحليفة الفاطمي الرابع ، وهو المعز لدين الله الفاطمي ، الذى حكم الدولة الفاطمية فى بلاد المغرب ومصر زهاء أربع وثلاثين سنة (١٩٣١—٣٦٥ هـ) ، ثم دراسة عصر الحليفة المستنصر (٢٧٤ — أربع وثلاثين سنة (١٩٣١—٣١٥ هـ) ، ثم دراسة عصر الحليفة المستنصر (٢٧٤ سنة بن ونزارية ، أربعا وما بذلك بحث تاريخ المذهب الإسماعيلي ، الذي امتد نفوذه في كثير من أربعاء الإسلامية ، وبخاصة بين البرة والأغاخانية .

## المـــــلاحق

## ملحق ١

### نهاية الإمام إسماعيل بن جعفر وإمامته(١)

و مما يدل على إمامة إسماعيل أيضا ، صلوات الله عليه ! أن الصادق ، صلوات الله عليهما ! لما قبض أقامه في مجلسه مسجّى ثلاثة أيام ، وهو مكشوف الوجه ، والناس يدخلون عليه فيعرفونه ، من بني هاشم وغيرهم وسائر أهل المدينة والزوار ، والناس يدخلون عليه فيعرفونه ، من بني هاشم وغيرهم وسائر أهل المدينة والزوار ، والنه يقول لمن دخل إليه وعزاه فيه : أليس هذا ولدى إسماعيل ؟ ولا يستدل المسئول من قول نعم عند ما رأى ما رآه ، فعند ذلك يأخذ خطه في محضر حضّره ، وإنه لم يزل على ذلك ، حتى أخذ خطوط كل مَن في المدينة وغيرهم من الزوار وأهل المدينة ، وأنه خرج به في اليوم الرابع إلى البقيع ، وهو مكشوف الوجه ، وأنه كان ينزله ويقبله ، ويقول : والله ماأسني على إسماعيل ، أسنى على ما أودعته إياه ، ويشاهد ينزله ويقبله ، ويأخذ بذلك خط من لم يحضره من قبل خروجه ، وأنه لم يزل على ذلك مرارا ثلاثة ، ومع الرابعة أنزله على قبره ، وفعل به مثل ما فعله في غيره ، وأشهد الخلق بذلك .

ودفنه بمحضر منهم ، وكتب أصحاب الأخبار بذلك إلى المنصور ضده ، وكتب أيضا الصادق إليه يعزيه فيه ، وكان قد جعل عيونا على الصادق حتى يعرف إلى من يسلم الآمر إليه فيقتله ، وأنه لما وصلت الآخبار إليه اضطرب ، وهم بالتوجه إليه في طلبه ، حتى أتاه موته فسكن ما كان يجده منها . ثم إنه لم يمر له إلا أيام حتى يحكى له أن رجلا كان بالبصرة زمنا ، له ستون سنة (٢) ، وأنه كان قاعدا على باب دكانه يعمل الخوص ، وأنه مر به شاب من وصفه وصفته (٣) ، والناس مهرعون حوله ،

<sup>(</sup>۱) جعفر بن منصور البمن : أسرار النطقاء ، نقلا عن كتاب المنتخب من كتب الاسماعيلية ، عليمة أيفانو ( ص ۱۰۳ – ۱۰۶ ) .

<sup>. (</sup>٢) في الأصل ستين .

<sup>(</sup>٣) يقصد المؤلف إسماعيل بن جعفر الصادق.

ويسمونه ، ويكنونه (١) . وأن الزمن لما مر به ، وكان يتشيع لابيه ، ناداه : يا بن رسول الله ـ خذ بيدى أخذ الله بيدك ، فرجع يأخذ بيده ، وأنزله من مكانه ، ثم ساربه ساعة وخلاه ؛ فرجع إلى موضعه صحيحا سويا ، فاجتمع إليه الناس .وقيل (له) : من مر بك ؟ قال : إسماعيل بن جعفر بن محمد ، صلوات الله علمم !

فكتب أصحاب الأخبار بموته (٢)، ووصل كتاب الصادق بالتعزية فيه ، ثم قرأها وقال: إنه لا يزول سحر بنى أبى كبشة . . . حتى يفنوا عن آخرهم . ثم إنه أرسل لوقته إلى الصادق ، فأشخصه إلى حضرته ؛ فلما مثلل بين يديه ، أخرج إليه كتابه وكتاب أصحاب الآخبار بموته وتعزيته ، وقال له : أليس هذا خط يدك ؟ تعزينى فى إسماعيل ؟ قال : نعم فعند إقراره أخرج إليه كتاب أصحاب الآخبار بما كان من قصته بالبصرة ؛ فعند ذلك أخرج الصادق عليه السلام المحضر الذي حضره بموته ودفنه ، فلما رآه ووقف على مافيه من الشهود ، سكن مابه من الغضب ، فأحضر جماعة من بنى هاشم كانوا عنده ، فشهدوا بما رأوه ، وثبتوا على خطوطهم . فعند ذلك أمر بترك (٣) الصادق وإكرامه ، ورده إلى موضعه . والحلق لا يعلمون سر الله كيف بحرى فى أوليائه ، ولا مامنحهم به فى كل عصر وزمان . ورجع الصادق إلى حسرم جده ، وجلس مجلسه ، كا جلس يعقوب فى بحلس يوسف بعده ، وشعيب لما انقطع جده ، وجلس مجلسه ، كا جلس يعقوب فى بحلس يوسف بعده ، وشعيب لما انقطع التأميد عنه ه .

## ملحق ۲

#### في إمامة محمد بن إسماعيل (٤)

و وقام محمد بن إسماعيل ، صلوات الله عليه ! وهو سابع الأثمــــة وقائمهم ، مقابل لجده على أمير المؤمنين تمام الدور الروحاني ، والحلق الآخر الذي هو نفس

<sup>(</sup>١) فى الأصل ويكنفونه ، وليس هثاك ما يمنع صحة هذا التعبير ، غير أن ما ذكرناه أقرب إلى الصواب .

<sup>(</sup>٢) أى كتب أصحاب الأخبار بموته إلى أبي جمفر المنصور .

<sup>(</sup>٣) في الأسل بنزل.

<sup>(</sup>٤) الداعي إدريس: زهر المعالى ي من كتاب المنتخب من بعض كتب الاسماعيلية ، طبعة المغانو ( ص ٢هـ ١٠٠٠ ) .

الشيء وروحه وممناه ، وهو تمام الدور الأول ، ومنه ابتدأ الدور الثانى .

وكان بالمدينة ، فقسام بدين الله سبحانه ، وبث الدعاة ، ونشر العسلوم ، وأمر دعاته بطلب دار هجرة يلجأ إليها . وكان في عصر الرشيد ، فلما بلغه علم محمد بسبب انتشار دعوته ، أمر بالقبض عليه ، وأن يؤديه إليه . وكان الإمام قسد أعد مداره سربا (۱) يشكتم فيه من الضد (۲) ، فلما وصل الرسول من الرشيد إلى المدينة ، دخل ذلك السرب واختني فيه ، وطلبوه فلم يحدوه ولا قدروا عليه . فعادوا إلى الرشيد ، وأتهوا إليه خبر مافعلوه . ولما هدأ الطلب ، سار الإمام في طلب دارهجرته ، وخلف بالمدينة ولدين خاليين من الإمامة ، وهما إسماعيل وجعفر ، وشخص إلى نيسابور أمرأة ، ينفسه منكتما عن ضده ، وهو يدور ما بينها (۳) و بين الديلم . وتزوج بنيسا بور أمرأة ، فولدت له ولدا فسهاء عبد الله ، وكسباء الرضى ، وعرف عبد الله الإمام بالعطار كتما لمقامه وإخفاء له . ونصب له حُمجها ، وأمر كل واحد من الحجب والحجج أن يتسمى باسم الإمام ، فمن أخذ العهد على مستجيب ، سمى له أحد أولئك الحجب ، يتسمى باسم الإمام ، فمن أخذ العهد على مستجيب ، سمى له أحد أولئك الحجب ، خي يمضى الوهم إليه سترا على صاحب الأمر . وجرت بذلك السنة والقضية في الأثمة بأسها المستورين الثلاثة . فمن ذلك أن الدعاة في أوضاعهم يسمون هؤلاء الأثمة بأسها عكتلفة ، ما انفق منها في ذلك أن الدعاة في أوضاعهم يسمون هؤلاء الأثمة بأسها .

فقام محمد باللسان، وصمت عنه السيف إلى بلوغ الكتاب أجله (٤) ، فأظهر العلوم، وبين الحقائق وكشف لخلصائه منها السر المكتوم؛ فظهرت منه حقائق ومعجزات، ودلائل وآبات، لم تظهر في الآئمة من قبله، ولا قام أحد من الآئمة كثله، لانه السابع صاحب القوة والظهور، والضياء والنور، ومبين العلم المستور. وكان محمد بن إسماعيل متم الدور المنتهية إليه غاية الشرائع المختومة به، المشتمل على مراتب حدودها، المحيط بعلومهم. وهو القائم بالقوة، صاحب الكشفة الآولى؛ لان القائم بالفعل هو القائم الدكي، الذي هو صاحب الكشفة الآخرى والبطشة

<sup>(،)</sup> السرس : بتشديد السين المفتوحة ، الحفير تحت الأرض ، والطريق .

<sup>(</sup>٢) يقصه به هارون الرشيد ، كما أن ضد جعفر الصادق هر أنو جعفر المتصور .

<sup>(</sup>٣) في الأصل ما بينهما .

<sup>(</sup>٤) في الأصل ,, إلى بلوغ كتناب أجله ,، .

العظمى ؛ قائم القيامة الكبرى ، لأن القيامات كثيرة ، أولها المأذون المكفوف ، م المأذون المطلق ، ثم الداعى المحرم ، ثم الداعى المطلق ، ثم داعى البلاغ ، ثم الحجة ، وغايتها الباب . وإنما كانت هذه الحدود قيامات ، كقيام كل واحد منهم بما يتصل من الصور المجردة المفارقة للأجسام الصائرة إلى أفقه المعروفة به .

ويتلو هذه القيامات قائم قيامة كبرى ، وهو المقام الذى هو الإمام عليه أفضل السلام ؛ فهو قائم القيامة ونهاية النهايات ، وكل أحد عن ذكرنا قائم بنسبة إلى من دونه . ويتلوها جميعا قائم القيامة الكبرى ، صاحب البطشة العظمى ، المجتمعة عنده جميع المقامات ، وهو لهم غاية الغايات الشريفة ، الجامع لها . . . وإنما وقع عليه السم الناطق السابع لنطقه بالآمر الإلهى ، وجمعه لفضل الذى هو إليه متناهى ، وليس بمتم ولا رسول ، بل هو منفرد برتبة الوحدة ، وقدتم التمام ، واتسق النظام .

وإنما خص محمد بن إسماعيل بذلك ، لانتظامه في سلك مقامات دور الستر ، لانك إذا عددت آدم ووصيه وأئمة دوره ، كان خاتمهم الناطق ، وهو نوح عليه السلام . . . وإذا عددت عيسى ووصيه وأئمة دوره ، كان محمد عليليته متسلما لمراتبهم ، وهو الناطق الحاتم للنطقاء ، وكان وصيه عليه السلام بالفضل منفردا . وإذا عددت الائمة في دوره ، كان محمد بن إسماعيل سابعهم ، وللسمامع قوة على من تقدمه . فلذلك صار ناطقا وخاتما للاسبوع وقائما ، وهو ناسخ شريعة صاحب الدور السمادس ببيان معانها ، وإظهار باطنها المبطن فها .

. . و محمد بن إسماعيل لم يبطل شينا من ظاهر شريعة محمد صلى الله عليه وآله المبل أكدها ، وأمر بالعمل بها . وعلى ذلك سنة الأثمة الطاهرين من أبنائه التابعين لهم ، قياما بالتكليفات ومحافظة على المفترضات ، مر فير ترخيص ولا إهمال ، ولا ترك ولا إبطال ، وإنما عنى الإمام المعز بقوله : وعطلت بقيامه ظاهر شريعة محمد ، لما كان لمعانيها مبينا ، ولأسرارها كاشفا ومجليا ، فأزال عن أتباعه وأشياعه اعتقاد الظاهر ، على مافيه من تعطيل وتشبيه للمبدع الحق بمخلوقاته ، وتمثيل وتجسيم الملائكة الروحانيين ، واعتقاد لذلك ، على ما هو موجود في هذه الدار . فعطل ذلك الاعتقاد ، وبين فيه المراد ، كشفا للحقائق، وإظهار البيان الصادق ، وقياما بالتأويل الذي عرف فيه التوحيد بحقيقته ، ونزه الباري سبحانه عن صفة خليقته ، وعرفت الذي عرف فيه التوحيد بحقيقته ، ونزه الباري سبحانه عن صفة خليقته ، وعرفت

الملائكة بجوهرها اللطيف ، وبين الثواب والعقاب على ما يعتقده أهل التجسيم والتكثيف .

#### ملحق ۳

#### ظهور المهدى(١).

«... وكان أهل النجوم والحساب يذكرون ظهور المهدى بالله ، ويبشرون بدولته . ثم إن الملوك والاصداد أيقنوا بذلك ، حتى إن كثيرا منهم تبرأ من الأمر كلك صنعاء ، وكثير منهم . ثم إن الامام صاحب الزمان (٢) ، تقدم للهجرة إلى المغرب والمهدى في كنفه ، فأظهر النقلة في سفره ، وأوصى إلى أخيه سعيد الحبير ، واستكفله واستودعه لولده ، وكفله سعيد الحبير ، وقسمى بالإمامة ، بأمر الناص عليه . سترا على ولى الله ، وإخفاء لمقامه عن أهل دعوته ، حتى يكون أوان ظهوره وطلوع نوره . وأمر الحدود بذلك ، وأن يكنوه بالشمس الطالعه ، سترا على ولى الله ولده القائم من بعده ، فلم يطلع أحد عليه ، ولاوقف على سر الله فيه ، إلا الخلصاء ولده القائم من بعده ، فلم يطلع أحد عليه ، ولاوقف على سر الله فيه ، إلا الخلصاء الآبرار ، المصطفون الآخيار ، العارفون لسر الله في أوليائه ، المطلعون على معرفة ما أظهر لهم من أصفيائه . حتى إذا آن الميقات ، ووطد (٢) الدعوة الدعاة ، وأشاروا إلى ولى أمرهم الذى أمروا بالإشارة إليه ، وأوضحوا فضله لمتبعهم ، ودلواعليه ، وبشروا بظهور الشمس من غربها ، ووعدوا بدنو الميقات لظهورها من استتار حجمها .

فقام المهدى ، صلوات الله عليه ! وقد انتشرت دعوته فى الآفاق ، واستدل واضح براهينه أهل الخلاف فرجعوا إلى الوفاق ، فظهر من سجلباسة على يد داعيه أبى عبد الله صاحب الدعوة بالمغرب ، قدس الله روحه ! ومعه الإمام القائم بأمر الله عمد بن عبد الله ، المستحق بعده للخلافة ، والذى إليه دعسوة الأولياء كافة ، والمهدى بالله كافل له فى كفالته ، ومشير بعالى مقامه إلى أهل دعوته .

. . . وهو قائم بما قام به جده محمد ﷺ ، خاتم الانبيا. وسيدالاصفيا. ، وبه

<sup>(</sup>۱) الداعي إدريس : زهر المعاني ( من المنتخب من بعض كتب الاسماعيلية ، طبعة إيفائو ص ٦٥ – ٦٧ ) .

<sup>(</sup>٢) المقصود به الحدين بن أحد بن عبد الله بن عمد بن إسماعيل .

<sup>(</sup>٣) في الأصل ووطدت .

بشر ، و بظهور أمره أنذر في مواقف عدة وإشارات جمة ، وقال : على وفاء الثانيمائة من هجرتى ، تطلع الشمس من مغربها . فكان شمس الله الطالعة ، وآيته الساطعة ، والحجاب الأعظم ، والباب الأشرف الأكرم ، حامل أمانة الله ووديعته ، ومسلمها إلى القائم بأمر الله ، ولده المنتسب إليه بتعليمه وإفادته ، وهو خليفته ، القائم منه كملى جده أمير المؤمنين ، من محمد رسول الله الأمين ، صلوات الله وبركاته وتحياته علمهم أجمعين ! .

## ملحق ع

#### انتقال الإمامة إلى المهدى (١) والطيب بن الآمر

ولى الله الما ظهر النور باليمن و بلاد المغرب ، سار ولى الله فى أرضه على بن الحسين ، صلوات الله عليه ا يريد بلاد المغرب ، حتى كان فى بعض طريقه ، فأظهر الغيبة ، واستخلف حجته سعيدا الملقب بالمهدى ، سلام الله عليه ا فثبت قواعد الدعوة ، وجرى عليهما من ضدهما بسجلماسة من العال بالمغرب ماجرى ، ووقى الله وليه ، سلام الله عليه ! كيده ، لما كان من زحف أبى عبد الله عليه ، وظفره واستخراجه ولى الله سلام الله عليه من سجنه .

فلما حضرت المهدى النقلة ، سلم الوديعة إلى مستقرها ، وتسلمها محمد بن على القائم بأمر الله تعالى ، وجرت الإمامة فى عقبه ، سلام الله عليه ا حتى انتهت الإمامة إلى مستقرها ومعدنها ، واطائنت بموضعها من الإمام المنصور أبى على الآمر بأحكام الله أمير المؤمنين بالنص عليه .

. . . فقام صلوات الله عليه بالإمامة ، وولى الأمر بنفسه وظهر فيه ، ثم إنه لما أراد إظهار الغيبة بما أظهرها به ، قدم النص قبل ذلك ، وأمر بإشاعته فى كافة الجزائر ، ووردت بذلك أو امره(٢) العالية القاهرة ، فى سجلاته الموضوعة علما

<sup>(</sup>۱) أبو الحنطاب الداعى: كتاب غاية المواليد ص ٣٧ ــ ٣٨ ( من المنتخب من بعض كتب الاسماعيلية ( طبعة لميفانو ) .

<sup>(</sup>٢) في الأصل أوامر.

العلامة الشريفة ، بخط اليد العالية إلى حجته ووليته المنصوبة بجزير تينا (١) من قبل آبائه الأثمة الطاهرين ، سلام الله عليهم أجمعين ! بسماع منا ووقوف بين يديها ، وإيضاحها ذلك لنا ، وشهادتها بصحة ماورد عليها ، وقيام الآدلة المتظاهرة ، والبراهين الباهرة على صحة ذلك بما تقدم ذكره .

#### ملحق ٥

## الواجب على الآمة للأئمة (٢).

إذا كان العلماء في زمان إمام حق ، وأهله فاسقون ، وجب على العلماء عرض أنفسهم إليه ، ليسلمهم إلى الأشكال والحدود التي يجدها أبلغ وأنفع لما يريده . فالذي يجب على عبد أمير المؤمنين من هذا ، كشفه لمولاه من حال نفسه ، اعتقاد ولايته والإخلاص له فيها . وذلك أصل ما لايزكو عمل إلا به ، والصدق فيا يعوله له وعليه ، لا يسأل الله عن كذب إن شاء الله لا يتعمده ولا يقصده ، والتسليم لمولاه ، واستفراغ المجهود فيما يتحرى به رضاه ، وأمير المؤمنين أعلم بعبده ومايراه أهلاله . فإن وقع من قوله أو فعله شيء بخلاف موافقة مولاه ، فمن حيث رأى أن يقع ذلك فوافقته وهواه . وقد قال جده (٣) رسول الله عليه على الله عن خطئها ونسيانها ، وما أكرهت (٤) عليه ، وأمير المؤمنين عن المنه عن عليه على سنة جده ، ومقتنى ونسيانها ، وما أكرهت (٤) عليه ، وأمير المؤمنين عن الله على عن منتبع أمره ، ومنجز وعده لأهل عصره ، ومتبع أمره ، .

## ملحق ٦

في محاولة عبيد الله فتح مصر (٥).

يقول المعز لدين الله . . سمعت المنصور بالله يقول : أمر المهدى بالله القائم

<sup>(</sup>۱) المؤلف يمى ، ويقصد بجزيرته بلاد اليمن ، وبحجة الامام ووليته السيدة أروى الصليمية ملكة اليمن المتوفاة سنة ٣٣٥ هـ .

<sup>(</sup>٢) النمان : المجالس والمسابرات جـ ٢ ص ٢١٦ ـ ٢١٧ .

<sup>(</sup>٣) الضمير يمود إلى المعن .

<sup>(</sup>٤) في الأصل ما لا أكرهت ،

<sup>(</sup>a) النمان : المجالس والمسايرات ج ٢ س ٢٤ سـ ٢٥ .

بأمر الله عم ، بالنهوض إلى مصر ، فقال : يا أمير المؤمنين! قد خولك الله وملكك ، وأعطاك من الدنيا مافيه وسعة وكفاية . فعلام تغم نفسك ، وتشغل صدرك ؟ دع هذا حتى يأتى الله به عفوا . فقبض على كفه اليسرى وقال : نعم ! هذا المغرب في قبضى هذه ، وبسط اليمين وقال : ولكن كفي هذه من المشرق صفر ، إن ثقل عليك ما أمرتك به ، خرجت له بنفسى . قال : بل أنفذ لما أمرت به يا أمير المؤمنين ، وأسارع إليه . قال المعز عليه الحزم ، ولم يرترك ما افترض الله عز وجل عليه من ولكنه أحب أن لا يضيع الحزم ، ولم يرترك ما افترض الله عز وجل عليه من الجهاد في سبيله » .

#### ملحق ٧

#### في فضل كتامة على الفاطميين(١)

يقول المعز لدين الله في كتامة : , بارك الله فيهم ، وكثر أعدادهم! فما أسرتي بهم و باحتفالهم ! وما أحب إلى أشخاصهم ، وأذين في عيني مناظرهم ، ثم نظر عم إلى فقال (٢) . أرأيت مثلهم في بهائهم ، وجمال مراكبهم ، وحسن مناظرهم ؟ أما أنى ربما أقول في نفسي إذا أعجبني ذلك منهم : إن ذلك لفرط محبتي لهم ، فقلت : هم والله على ماوصفهم أمير المؤمنين عند الولى والعدو . ولقد اتصل بنا من غير وجه ، أن مخلدا وأصحابه اللعنام كانوا يقولون أيام الفتنة ، وهم يقاتلونهم : أما أركوب كتامة وجمالهم فيه ، فما ندعيه والانفازعهم فيه ، فقال : هم والله الذين أذاقوهم طعم الموت، وأحلوهم محل الذل ، وأخرجوهم قسر ا بظبات السيوف وحد الرماح ، حتى ألحقوهم بقن الجبال في أطراف البلاد ، ثم استنزلوهم منها قسر ا ، وأبادوهم قتلا ، بنصر الله لوليه و بركة مقامه وسعادة جده وأيامه ، وطاعتهم له ، وصبرهم معه .

فقال بعض العبيد الصقالبة: فنحن يا أمير المؤمنين، فما ترى أنا قصرنا، وقد كان لنا مر العناء والجهاد كمثل ما كان لغيرنا؛ فمن نازعنا ذلك فليعد مشاهدنا ووقائعنا ومقاماتنا، ومن استشهد منا. فقال عم: لا سواء بهم (٣). إنا ملكسنا كم

<sup>(</sup>١) ألنمان: المجالس والمسايرات جـ ٢ صـ ١ ــ ه .

<sup>(</sup>٢) الضمير يعود إلى أبي حنيفة النمان المغربي

<sup>(</sup>٣) بمنى أنه لا يتساوى أحد بالكناميين .

ولم نملكم بكم . أرأيت لو تركت أنت وأمثالك فى بلدانكم ، أكنتم تأتوننا ؟ قال : لا 1 قال : فهؤلاء أتونا طائعين ، وبذلوا لنا أنفسهم راغبين ؛ مضى على ذلك أسلافهم ، وثبت عليه أخلافهم ، للسلف منا وللخلف ، قرنا فقرنا ، وجيلا فجيلا . والله ماوفت أمة من الأمم لنبي من الأنبياء ، ولإمام من الأثمة ، ولا لملك من ملوك الدنيا ، ولا وفي لها ، وفامهم لنا ووفاء نا لهم ، إلا وقد تداخل أولئك الفشل ، واعتراهم الخلل ، وحال عليهم ملوك الدنيا ، واستأثروا غيرهم دونهم ، واطرحوهم وأوقعوا بهم ، وهؤلا أجدادهم مع أجدادنا وآباؤهم مع آبائنا ، وهم معنا ، وكذلك يكون أعقابهم مع أعقابنا إلى يوم الدن إن شاء الله . ،

#### ملحق ٨

## عبيـد الله والزعامة في الرملة(١)

يقول جعفر الحاجب: , وصلنا إلى الرملة فنزلنا بها عند عاملها ، وكان مأخوذا عليه ، فلم يدر من السرور برؤية مو لانا المهدى ع م كيف بخدمه ، ورفع المهدى فوق رأسه ، وقبل يديه ورجليه . قال : فأذكر قياى على رأس المهدى أنا وطيب (٢) ، وأبو يعقوب على المائدة ، والعامل مع المهدى والقائم وفيروز يتغدون ؛ إذ ورد النجاب الذي ورد إلى دمشق من بغداد بكتاب القبض علينا ، و بصفة المهدى واسمه . قال : فقرأه العامل و دفعه إلى المهدى عنظائية . فلما وقف على ما فيه انكب العامل على رجلى المهدى ع م يقبلهما ويبكى ، فقال له المهدى عنظائية: طب نفسا وقر عينا . فوالذي نفسى بيده لا وصلوا إلى أبدا ، ولنملكن أنا وولدى نواصى بنى العباس ، ولتدوسن خيولى بطونهم ، فلا تخش على شيئاً بما ترى . فكتب عامل الرملة إلى عامل دمشق جو اب كتابه ، بأنه ما رأى هذا الرجل ولاهذه الصفة ، ولاعلم بجوازه إن كان قد جاز ، وإن لم يكن قد جاز فنحن نترصده على كل طريق إن شاء الله . إن كان قد جاز ، وإن لم يكن قد جاز فنحن نترصده على كل طريق إن شاء الله . فقلت الله بعفر : فحدد المهدى ع م البيعة على عامل الرملة ، وأقنا عنده . . . فسقطت في تلك الليلة نجوم ، فخرج المهدى والقائم ، صلوات الله عليهما ! والعامل والجماعة في تلك الليلة نجوم ، فخرج المهدى والقائم ، صلوات الله عليهما ! والعامل والجماعة إلى سطح دار العامل ينظرون ، وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى سطح دار العامل ينظرون ، وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى سطح دار العامل ينظرون ، وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى سطح دار العامل ينظرون ، وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى سطح دار العامل ينظرون ، وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال إلى سطح دار العامل ينظرون ، وقد انقلبت المدينة بصراخ الناس ، والابتهال الى المدينة بصراخ الناس ، والابتهال الى المدينة بصراخ الناس ، والابتهال الى المدينة بصراخ الناس ، والابتهال الهد

<sup>(</sup>١) سيرة جمفر الحاجب ص ١١٢ ( مجلة كلية الآداب سنة ١٩٣٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أحد عبيد سعيد الحنير، ومثله أبو يعقوب .

الله عز وجل ، قال : كان سقوطها تلك الليلة فى سنة تسع وثمانين و مائنين فى شهر رجب ، فرأيت المهدى قد شد يده على يد العامل ، وقال : هذه النجوم إحدى دلائلى ، ومن بعض علاماتى ي .

#### ملحق ۹

#### عبيد الله في مصر (١)

قال جعفر: ووسرنا من الرملة إلى مصر، فاستقبلنا أبوعلى الداعى ، وكان مقيما يدعو بها ، وأكثر دعاة المهدى من قبله ، وكان فيروز الذى دعاه ورباه ، وزوجه ابنته أم أبى الحسين وولده ، فتقدم إليه المهدى على المهدى على المهدى على المهدى على المهدى على المهدى عنده ، ولاعند من يشار إليه بشى من أمرنا ، وأن ينزله عندمن يثق به ، فأنزله عند ابن عياش . قال : فما أقمنا إلا يسيرا حتى ورد الرسول إلى مصر في طلبنا ، قال : فوجه صاحب مصر (٢) فى ذلك الوقت إلى ابن عياش ، فأعلمه بالرسول ، وأقرأ عليه الكتاب ، فقال ابن عياش : أما الرجل النازل على " ، فوالله لا وصل إليه شى عليه الكتاب ، فقال ابن عياش : أما الرجل النازل على " ، فوالله لا وصل إليه شي بالفضل والعلم واليسار . والذي أتى الرسول في طلبه قد أعطيت خبره ؛ إنه توجه بالفضل والعلم واليسار . والذي أتى الرسول في طلبه قد أعطيت خبره ؛ إنه توجه يلى الين قبل ورود هذا الرسول بمدة طويلة . قال جعفو : فقال العامل لا بن عياش : نحن نقضى حقك في هذا الرجل وحقه ، ولكن لا بد لنا أن نبدى عذرا بالقبض على بمض غلمانه ، و نقرره خوفا من أصحاب الاخبار ، والاس بحرى له ولك على بمض غلمانه ، و نقرره خوفا من أصحاب الاخبار ، والاس بحرى له ولك على ماتعب و يحب إن شاء الله .قال جعفر : وكنت ذلك الرجل المقبوض عليه ، وقدمت الى التقرير ، وعلقت وضربت أسواطا يسيرة ضربا خفيفا لم يكن على منه بأس » .

## ملحق ۱۰ -

الأمن في عهد أبي عبد الله الشيعي (٣).

يقول جعفر الحاجب: تقدم إلى المهدى . أن أطلب له مزينا ، وقال: اجتهد

<sup>(</sup>١) سيرة جعفر الحاجب ص ١١٣ ــ ١١٤ . ( مجلة كلية الآداب بجاءنة نؤاد سنة ١٩٣٦ م )

<sup>(</sup>۲) عيسي النوشرى .

 <sup>(</sup>٣) محمله بن محمد البماني : سيرة جعفر الحاجب ص ١١٧ - ١١٨ ( مجلد كاية الآداب بيجامعة.
 فؤاد سنة ١٩٣٦ ) .

في أن يكون غريبًا ، قال : فحرجت ، فلقيت مزينًا عليه أثر السفر ، فقلت له : أغريب أنت؟ قال : نعم ! قلت : متى دخلت هذا البلد؟ قال : في يومي هذا ، فأخذته معى وجئت به إليه ، وعرفته أنه غريب . فلما رآه سأله عن اسمه وعن بلده ، وهل هو حر أو مملوك ، وكذلك كانت عادته عليه السلام إذا رأى شخصا لايعرفه ، لم يكلمه ولم يؤانسه ، حتى يسأله عن اسمه و نسبه و بلده . فلما سأله عن جميع ذلك ، عرفه الرجل أنه من أهل إفريقية من القيروان ، وأنه غاب عنها مدة طويلة إلى بلد كتامة ، ومنه وافي إلى هذه المدينة . قالَ له : كيف استطعت دخول بلد كتامة والمقام فيــه على ماقيل فيه من الفتن وتغير الستن؟ قال له : والله يامولاي! مالله ولرسوله سنة صحيحة إلا ببلدكتامة . قال له المهدى عليالله : هذا خلاف ماوردت به الاخبار من كل الجهات عن الرجل الخارجي بها ، فقد قيل إنه لقد فتنهم ، وأحل لهم البنات والأخوات ، ورفع عنهم الصوم والصلاة . قال له المزين : والله الذي لاإله إلاهو ، مامن هذا بامولای قلیل ولا کثیر ، ولا لله دین إلا الذی علیه الرجل الذی ببسلد كتامة . فقال المهدى : ما الذي استحسنت من أفعاله ، حيث أراك تمدحه هذا المدح الذي لابجامعك عليه أحد؟ فقال له : والله بامولاي لقد شاركت شريكا ، وقلت له : اعزم بنا أن ندخل في مدينــة سطيف(١) ، ونعمــل بها مدة شهر ، فما قسم الله عز وجل لنا من رزق قسمناه بيننا ، فسرنا إلها ؛ فلما أردنا الدخول من ُناب المدينة ، منعنا من الدخول بسلاحنا إليه ، قلنا لهم : فكيف نعمل به وايس نعرف هاهنا أحدا نودعه إياه ؟ فقالوا لنا : اطرحوه خلف سور المدينة ، فقلنا : وكيف نضع سلاحنا؟ فقيل لنا : اطرحوه ولا تخافوا عليه ! قال : فطرحناه ودخلنا المدينة واحتسبناه ، لأن الرجوع شق علينا بعدأن وصلنا المدينة ؛ فأقمنا فيها شهرا ، ثم خرجنا ، فإذا سلاحنا محاله ماضاع لنا منه شيء . فهده يامولاي سيرة رجل يرمى بالكفر وتبديل الشريعة . قال جعفر : فرأيت وجه المهدى عَيَسَائِيُّهُ يَتْهَالُ ، .

<sup>(</sup>١) في الأصل سطيق ، والصواب سطيف ، وهي من مدن كتامة كما رأينا .

## ملحق ۱۱

المناظرة الأولى بين أبى عثمان (١) سعيد بن محمد بن الحداد وآبي العباس أخى أبي عبد الله الشيعي (١)

وقال أبو عثمان سعيد بن محمد: أتانى رسوله ، يعنى أبا العباس ، فدخلت عليه في قصر إبراهيم بن أحمد بن الأغلب ، وحولة وجوه أصحابه ، ومعى موسى القطان ، فسلمت وجلست . وقد كان أتاه قبل ذلك جميع أهل بلدنا ، أعنى من أهل العلم ، بغير إرسال . فقلت له : قد كان من كان قبلك في هذا القصر ، وقد علم الله وعلم من حضر من أصحابنا ، أنى لم أكن بجياء للملوك ، ولا آتى أحدا منهم بغير رسول . فتسكلم ثم قال لى : من أين قلت بالقياس ؟ قلت (٣) : قلته بكتاب الله ، قال : وأين هو فى كتاب الله ؟ قلت : قال الله : ( يأيها الذين آمنوا لا تقشيلوا الصيد وأنتم حُررُم ، و من قتله منعمسدا فجزاء مثل ماقتل من النسعم ، يحكم بهذو و ا عمد له منكم ألى الله الله الله الله الله بالمنصوص ليس بمنصوص ، والذي أمرنا أن نمثله بالمنصوص ليس بمنصوص ، فعلمنا بذلك أن من دين الله تمثيل ما لم يُرنص بما نبص .

قال أبو عثمان : تم قال : ومن ذوا عدل؟، وأوماً إلى أنهم قوم دون قوم فقلت: هم الذين قال الله فيهم في المراجعة من الطلاق ، (وأشودوا ذوكي كلاً لِ منكم) .

(١) من كبار علماء القرن الثالث وأوائل القرن الرابع في بلاد المغرب؛ اشتهر بالمناظرة والجلد فيها ، وكثر نقاشه مع الشيعيين . وقد ناظر أبا العباس أخا أبي عبد الله مناظرات كثيرة ، أهما تلك المناظرات الأربع التي وردت في كتاب طبقات علماء إفريقية ؛ ولذلك يعد أبو عثمان من كبارالعلماء السنيين في بلاد المغرب ، الذين ذبوا عن الاسلام ، يشهد بذلك ما قيل ويه : ، , كانت لأبي عثمان مقامات كريمة ، ومواقف محودة في الدبع عن الاسلام ، والذب عن الاسلام ، والذب عن السنة . ناظر فها أبا العباس المخدوم ، أخا أبي عبد الله الشيمي الصنعائي بملء فمه ومني نقسه ، مناظرة القرن ألمساوى ، بل مناظرة المتدوز المتدالي ، لم يتأمثم لفظاعة المقام ، ولا أحجم لهيبة السلطان ، ولا محاف ما خبف عليه من له غضبت وعن دينه ذبيت ، ، (طبقات علماء أفريقية ص ١٩٩ ) ،

(۲) أبو المرب محمد بن أحمد القميمي : كتاب طبقات علماً وأفريقية ( الجزائر سنة ١٣٣٢ هـ --١٩ ٢ م ( ص ١٩٩ – ٢٠٢ ) ٠

<sup>(</sup>٣) في الأصل قال ، والصواب قلت .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة آية ه. .

قال أبو عثمان : وأجابه موسى القطان من فورى(١) بحديث على في الحزر إذ قال في السكران . إذا سكر هذى ، وإذا هذى افترى ، فوجب عليه ضرب ثمانين أدنى أن يضرب ثمانين . فقال له : ألم يقل النبي عَلَيْكُ ، على أفضله م قال أبوعثمان : فقلت لموسى و هو إلى جنى : وفي الحديث « ومعاَّذُ أعلم بالحلال والحرام ، وعمر أقواكم في دين الله ، ، فكلمه لذلك ، فغضب وقال : أيكرن أقواكم في دين الله من فر بالراية يوم خيبر؟ فقال له موسى : ماسمعنا بهذا ، قال أبوعثمان : فقلت :قال الله : «إلا متَــحرِ فا لقتا لِ أو متَــح إِزا إلى فسَــة ، . فعمر بمن تحرف لقتال، أوتحين إلى فئة . فقال : وأى فئة أكـثر منالنبي ، وَقد كان حاضرًا ولم يتحيز إليه ، فقلت : جاء عنه صلالله أنه قال : عمر فئة ، فمن تحيز إلى عمر فقد تحيز إلى فئة ، . فسكت · غركه بعض أصحابه وقال : ألا تسمع ما يقول هذا الشيخ ؟ فقال : صدق ، أو نحو هذا من القول . سمعتها أنا منه ومن كان يليه .

قال أبوعثمان: ثم عطف فقال: أنتم تبغضون عليا يأهل المدينة ؛ قال أبوعثمان : على مبغض على" لعنة الله والملائكة والنَّاس أجمعين . وكيف أبغض عليا و قد سمعت سحنون بن سميدً، وهو إمام أهل المدينة بالمغرب ، يقول : على بن أبى طالب إماى فی دینی ، أهتدی مهدیه ، وأستمد بسنته ، رحمة الله غلیه ! فقال لی : بل صلوات الله عليه، قال : فرفعت صوتى وقلت : إن الصلاة في كلام العمرب الدعاء، وقلت : قال الأعشى:

يارب جنُّب أبي الأوصابَ والوجما

عليك مشل الذى صليت فاغتمضي

نوماً ، فإن لجنب المــــرم مضطجعاً

قال أبوعثمان : تم قلت : نعم ! صلى الله على على بن أبى طالب والحسن والحسين ، وأهل طاعة الله أجمعين من أهل السموات وأهل الأرضين ا

قال أبوعثمان : ثم قال لى : أليس على مولاك ؟ يقول النبي : اللهم وال من والاه وعاد من عاداه . قال ، قلت . هو مولای بالمعنی الذی أنا به مولاه ، ولا ولایة ، لا ولاعتاقة ، لأن المولى في كلام العرب متصرف : يكون المولى ، ويكون ان العم، ويكون المعتَـق، ويكون المنعم عليه . ثم قلت : قال الله حكاية عن زكريا : (١) كذا في الأصل .

(و إنّى خُفت المو الى من ورائى) ، يريد العصبة . وقال دذلك بأن الله مولى الذين آمنوا ، وأن السكافرين لاولى لهم . وأن السكافرين لاولى لهم . وقال المؤمنين ، وأن السكافرين لاولى لهم . وقال فى المؤمنين : دبعضهم أو لياء بعض ، ؛ فعلى مولى المؤمنين ، لأنه و ليهم وهم مواليه بأنهم أو لياؤه ، فعلى مولاى بالمعنى الذى أنابه مولاه .

قال أبوعثمان: ثم قال لى : فالحديث الآخر وأنت منى بمنزلة هارون من موسى. قال : قلت هارون كان حجة فى زمان محمد الله والمؤلفة في على الله والمؤلفة في على الله والمؤلفة والمؤلفة

قال: ثم قال لى: أليس على أفضلهم؟ قال: فقلت له: الحق متفق عليه، غير مختلف فيه، قال لى: أنعم أقال فقلت له: قد ملكت مدائن كثيرة قبل مدينتنا هذه وهى أعظم مدينة، واستفاض الحنبر عنك أنك لم تكره أحدا خالفك في مذهبك، على الدخول فيه، فاسلك بنا مسلك غيرنا،

#### ملحق ۱۲

المناظرة الثانية بين أبي عثمان وأبي العباس(١)

و قال أبوعثمان : ثم دخلت عليه في بحلس ثان ، فأقبل يسأل من حضر من المدينيين والعراقيين السنة ما هي ؟ فقال بعضهم : السنة (هي) السنة . وما درى أحد منهم ما بحيب ، قال : ثم حو ل وجهه إلى وقال : بلغني أنك تقول بالكتاب والسنة ، ولكن السنة ما هي ؟ فقلت له : السنة محصورة في ثلاثة أوجه ، فقال : وجدها ، فقلت : الاثتمار بما أمر به رسول الله ويكلي ، والانتهاء بنهيه ، والإتمام به في فعله ويكلي ، قال : فقال لى : فإذا اختلف عليك فيما نقل إليك عنه من الحديث ، قال قلت : أطلب الدليل على موضع الحق في أحد الاحاديث ، ويكون سبيلي في ذلك سبيل من شهد عنده شهود ، فاختلفوا في شهادتهم ، فقال بعضهم : أعلم ، وقال بعضهم : لا أعلم .فلا من طلب الدليل على موضع الحق في إحدى الشهادات ، فقال أبو العباس : لا أعلم .فلا من وجدت الحق في مذهبكم رجعت إليه ، وإن وجدتم الحق في مذهبي رجعتم إليه ، وإن وجدتم الحق في مذهبي رجعتم إليه ، أليس هذا الإنصاف كما قال الله : (قل فأتوا بكتا ب من عند الله مذهبي رجعتم إليه ، أليس هذا الإنصاف كما قال الله : (قل فأتوا بكتا ب من عند الله

<sup>(</sup>١) أبو العرب محمد بن أحمد بن تميم التميمي : طبقات علماء إفريقية ص ٢٠٧ ـ ٢٠٣ .

هُـو أهـْدَى منهُما أتبعْدُ إنْ كَنْدَيْ صادقين ) (١).

قال أبوعثمان : فقلت : أنى الله ما ذكرت ، ولم تدرّ ما أراد الله . إنما أرادالثنى لأن يأتوا بكتاب هو أهدى منهما ، لاعلى أنه يمكن أن يأتوا بكتاب أو بسورة من مثله ، وهوالقائل : (قُلُ لَ لَ مَن اجتمعَت الإنسُ والجنّ على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ، ولو كان بعضُهُم لبعض ظهيرا(٢) ، فننى عنهم الإتيان بكتاب هو أهدى منهما ، كما قال عز وجل : (فأتوا بسورة من مثله ، وادْعُدوا مَنْ استَطعتُم من دون الله إن كنتم صادقيين ، فان لم تفيعلوا ولن تفعلوا (٣) .) فعلم بذلك أنه إنما دعاهم عجزهم عن الإتيان بسورة من مثله . قال : فبادر إلى ابن عبدون وقال لى : يا أبا عثمان ! الحق ينالنا ، فنهضنا ، فقال لى بعد الخروج : خفنا أن يطرد السكلام ، فبادر ناك بالقيام ،

## ملحق ۱۳

المناظرة الثالثة بين أبي عثمان وأبي العباس(٤)

وقال أبو عثمان : دخلت عليه فأجلسني معه في مكانه ، وهو يقول لرجل من أهل العراق : المعلم يكون أعلم من المتعلم أبدا ، والعراقي يقول : نعم ! وأهل المجلس لا ينطقون ، قال : فقلت : بتى شيء أو أتكلم ؟ فتمادى وقال : أليس المتعلم يكون أبدا محتاجا إلى المعلم ؟ والعراقي يقول : فعم !

قال أبو عثمان : وفهمت مراده وقصده ، وإنما أراد توكيد الطعن على أنى بكر الصديق ، إذ سأل عليا عن فرض الجدة ، وذكر لى معنى ذلك . فبدرت وقلت : أسمع كلاما يجب على لله فيه ألا أسكت ، فقال لى : وما ذلك ؟ فقلت : المتعلم يكرن أعلم من المعلم وأفقه ، ويكون أفضل منه أيضا ، فقال لى : وما دليلك على ذلك ؟ قال : قلت رسول الله والقه ، ويثن يقول : رب حامل فقه إلى من هو أفقه منه ،

<sup>(</sup>٢) سورة القصص آية ٤٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء آبة ٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ٢٢ ــ ٢٤ .

<sup>(</sup>١) النَّيْسِيُّ زُمُّ عَلِيمًا أَتِي عَلِماء إفريقية ص ٢٠٧ ـ ٢٠٠٠ .

ورب حامل فقه غير فقيه ، قال : قلت : وأخرى ، ماهو معروف بين الحليقة ، أن المعلم يعلم الصديان ، فلا يزال يعلم حتى يكبر الصبى ، فيعطى الله الصبى من الفهم بخاص القرآن وعامه ، وغير ذلك من أسباب العلم ووجوهه ، مالا يقدر عليه معله . قال لى : اذكر من خاص القرآن وعامه شيئا . فقلت : نعم ! قال الله تعالى : (ولاتنكحوا المشركات حتى يؤمن ) (١) . فكان ظاهرها العموم . فلما قال في موضع آخر : (يسألونك ماذا أحل لهم قل : أحل لهم الطيبات ، وطعام الذين أوتوا الكتاب حل لكم وطعامكم حل لحم ، والمحصنات من المؤمنات ، والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ) (١) . في الآية الأولى ، أنه إنما أراد بها الخصوص : المشركات غير الكتابيات .

قال أبو عثمان: ثم قال لى: فمن المحصنات؟ قال: قلت: العفائف، فقسال: المحصنات المتزوجات. قال: فقلت له: الإحصان في كلام العرب التي نزل بلسانها القرآن، الإحراز، فمن أحرز شيئا فقد أحصنه. قالإيمان إحراز لدم صاحبه وماله، والعتق يحصن المملوك، لا ته يحرزه من أن يحرى عليه ما يحرى على المملوك، والتزويج عصن الفرج من أن يكون له مباحا ما كان له قبل التزويج، والعفاف إحصان لأنها أحرزت فرجها بالعفاف. قال أبو عثمان: فقال لى: ما الإحصان عندى إلا النكاح عمر ان التي أحصنت فرجها (٣) يريد أعفته. قال: أعفته؟ قال: نعم أعفته، وقال: عمر ان التي أحصنت فرجها ) (٣) يريد أعفته. قال: أعفته؟ قال: فقدقال في الإماء: (فإذا أحصن فإن أتين بفاحشة فعليهن نصف ما على المحصنات من العذاب ) . فكيف أحصنات غير مسافحات وهن عندك قد يكن عفائف؟ قال: قلت: سماهن يقول العذاب على المحصنات وهن عندك قد يكن عفائف؟ قال: قلت: سماهن موقد انفصمت المحصمة بالموت، يريد اللاتي كن أزواجكم؛ وهسندا كثير . أال وقد انفصمت المحصمة بالموت، يريد اللاتي كن أزواجكم؛ وهسندا كثير . أال باحدث ! قال: فلم ينطق .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ، ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية ه

<sup>،(</sup>٣) سورة التحريم آية ١٢

قال : فقال لى أبو العباس : فعذاب المحصنات الرجم ، فكيف يعقل نصف الرجم وقد يقتل بواحدة ، وربما لم يقتــل بأكثر من ذلك . قال : فقلت : هــذا مماكني فيه ، أراد خاصا دون عام ، أراد فصف ماعليهن مر. عذاب الجلد دون الرجم . فقال لى : ومن يقول بالجلد مع الرجم ؟ قال : قلت : على نن أنى طالب رضى الله عنه جلد شُرِّر احة ما ثة ورجمه . وقال : جلدتك بكتاب الله ، ورجمتك. بسنة رسول الله ، قال : فقال لى : ياشيخ ! أنت تلوذ(١) قال : فقلت ليس أنا الذي ألوذ ، لأنى أنا الجيب ، وأنت الذي تلوذ ، لأنى إذا وقفتك من المسألة على حد ، لذت أنت إلى مسألة أخرى غير ما سألتني عنه . قال : ثم صحت أن لا أحد يكتب ما أقول ويقول ، توقى الله شره . قال : فكأ نك تقول : إنك أعلم الحلق . قال:قلت: أما بديني فنعم ! لأن ديني هو الحق الذي ليس الحق في سواه . قال : أفما تحتاج فيه إلى زيادة . قال : قلمت : لا ! قال لى : فأنت إذن أعلم من موسى حين قال للخضر : هل أتبعك على أن تعلمني مما علمت رشدا ؟ قال : قلت : قائل هذا القول غامض على موسى فى نبوته ، إذ يزعم أن الله اصطفاه برسالته و بكلامه و نبوته ، وهو يحتاج إلى أن يعلم بعد ذلك شيئا من دينه . معاذ الله ! إنما كان العلم الذي كان عند الحضر، علم سفينة كان عرفها ، لعلمه بالملك الذي يأخذكل سفينة غصبا ، وغلاما قتله لعلمه بكنفره ، وإيمان أبويه ، وجدارا أقامه علما بالكنز الذي كان تحته ، وذلك لا بزيد في دين موسى شيئا (٢).

قال أبو عثمان : ثم قال لى : فأنا أسألك . قال : قلت : أورد أبدا ، وعلى الإصدار بالحق . . قال : قال لى : ما تفسير «الله» ؟ قال : قلت : ذو الإلاهة (لعلما الألوهية) . قال : وما الإلهة ؟ قلت : الربوبية . قال : وما الربوبية ؟ قال : قلت المسلك للأشياء . قال : فقال لى : فقريش كانت في جاهليتها تعرف الله ؟ قلت : لا ! قلت : لا ! لأنها كانت تقول : الله ذو الشركاء والآلهة ، فلم تعرفه إذ قالت ذو الشركاء . وإنما يعرف الله من قال : إن الله وحده لا شريك له .

قال : فمن الذس آمنوا ؟ قال : قلت : نحن ومن ترى ، وأوميت إلى أصحابنا »

<sup>(</sup>١) يقصد هنا أنت تتهرب .

<sup>(</sup>۲) يشير بذلك إلى ما ورد في سورة السكيف آيات ۷۱ - ۸۲ -

وهم بين يديه . وقال : ومن الذين هادوا؟ قال : قلت هذا من ذلك الذي تقدم ذكره ، سماهم بمتقدم ، كلمة كانت منهم يأ نونها ، وكانوا بها مسلمين ، يقولون هئد°نا إليك . قال : فن النصارى ؟ قال : قلت : المتكلمون في المسيح ـ صلى الله على نبينا محمد وعليه! قال : فمن الصابئون ؟ قال : قلت : هم الذين عبيدوا الملائكة ، وزعموا أنهم بنات الله . قال أبو عثمان : وهذا قول أهل العلم ، فبدأت بحوابهم قبـل أن أجيبه بكلام المتكلمين . قال أبوعثمان : فقال لى : هم الذين عبدوا الملائكة قال : قلت : نعم ! وزعم هشام أنهم أصل المنانية(١). قال : فمن الذين أشركوا ؟ قال : قلت : هم الذين عبدوا الاصنام ، الذين أرسل إليهم رسول الله ﷺ على بن أبي طالب بآية من سورة , براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين ، فسيحوا فىالأرض أربعة أشهر (٢). قال: فقال لي :وماكانت تعبد قريش؟ قلت : الأصنام، قال لي : وما الاصنام؟ فلت : الحجارة ، قال لى : والحجارة كانت على النكير ، لأن تكون الحجارةهي الأصنام . قال: قلت : نعم! والعزى كانت تعبد ، وهي شجرة ، والشعرى كانت تعبد، وهي نجم الله يقول: أمَّـن لا يَهدى إلا أن مهدى، فكيف تقول: إنها الحجارة والحجارة لا تهدى إذا هديت ، لانها ليست من ذوات العقل ، فعارضي بعض أهل المجلس ، كالمعين له . فقال : كيف تعقل الحجارة و ليست من ذوات النطق؟ قال : فقلت للمعارض : أمسك ! مالك ولذا؟ ثم قلت : قد أخبرنا الله أن الجلود تنطق في الآخرة ، وليست من ذوات النطق ، قال : فقال : نسب إليها النطق على الجاز ، والنطق للأفواه. قال : فقلت : منزل الفرقان يأبي ما ذكرت . قال الله : (اليوم تختم على أفو اههم و تكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون )(٣). قال أبوعثمان : وأشرت بإصبعي السبابة إلى فمي ، فقلت : ختم الله على أفواههم ، تم نني بقوله : وقالوا لجلودهم : لم شهدتم علينا ؟ قالوا : أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء . وما الفرق بين جسمك وأجسامنا والحجارة ، إلا أنه عقلنا الله فعقلنا ، ولو لم يعقلنا ماعقلنا ؟ وكيذلك الحجارة ، إذا شاء أن يعقلها عقلت . هذا الجبل لما عقله الله عقل جلال

<sup>(</sup>١) أتباع ما تن نبي الفرس القدماء ، وهم تثوية زنادنة -

<sup>(</sup>٢) سررة التوبة آية ١ -- ٢

<sup>(</sup>٣) سورة يمن آية ه٦، وردت كلبة يكسبون في الأصل يعملون .

تجليه واندك ، قال الله تبارك وتعالى : (فلسَّا تجلي ربهُ للجبَـل جعَـلهُ دكا ً) (١).

## ملحق ۱٤

المناظرة الرابعة بين أبي عثمان وأبي العباس (٢)

قال أبو عثمان : هذا مجلس دار بيني وبينمه (أ)، ما رأيته أقرب إلى الانصاف منه فيه . وكأنه في مناظرته لي ، إنما يناظرني عن مذهب غيره . وَذَلكُ أَنَّ المَسألة حرت بيننا وبينه في باب الفاضل والمفض\_ول ، لأن من أصل مذهبه ، القول بأنه لا بجوز تقديم المفضول على الفاضل بعد الاتفاق من الخصمين على الفاضل، فقمال لى : أليس قولك إجازة تقديم المفضول على الفياضل؟ فقلت : أعزك الله بتوفيقه ! أنا متبع في ذلك لكتاب الله وسنة نبيه عليه السلام ، وذلك لا يخفي عن ذى لب نظر فى كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولا يعدوهما إلى غيرهما . قال لى : وأين تجد ذلك فى كـتاب الله ؟ قال : قلت له : قال الله ، وقال لهم نبيهم : ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَد بِعِثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ، قالُوا أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا ، ونحنُ أَحَقُّ منْ لَهُ . قال : إنَّ اللهَ اصطَفاهُ عليكم وزاده بسطَّةً في العلم والجسم ، (٤). فقال عند ذلك كالمغضب: ليس القصة كما توهمت. فقلت له: والأمر الذي لم أتوهمه وفيه الحق عندك، هل إلى ذكره من سبيل؟ فقــال: نعم! ذكرت خبرطالوت ، واحتججت فيه بقول نبهم وقول أهل الجيش . فقلت له : قال الله وقال لهم نبيهم: إن الله قد بعث لكم طالوت ملكًا؛ فاقصد إلى موضع حجتك هاهنا. ثم قلت : أعز الله الأمير! لما كان خروج طالوت من فوق إذن نبهم ، ثبت أن الله قدم المفضول على الفاضل، إذكنا لا نشك نحن ومن حالفنا أن نبهم أفضل من طالوت ، وطالوت هو المفضول ، فقال لى : وهكذا اعتقادك؟ فقلت : نعم أنها

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ١٤٣ .

<sup>(</sup>٣) الصمير يعرد على أبي العباس أخى أبي عبد الله الشيعي .

<sup>(</sup>٤) سررة البقرة آبة ٢٤٧ .

الأمير! فقال لجيع من حضره بمن حوله من أهل المجلس: افهموا عنا، ثم أوماً إلى وقال لى: إنما كان خروج طالوت من تحت يدى نبيهم، لا كما توهمت أنه من فوق إذنه. لان نبيهم هو الذى أخبرهم أن طالوت مقدم على الجيش. فلما كان هذا هذا هكذا ، كان الفاضل بعد هو المفضول، فقد تبين فساد قولك وتناقضه. فقلت له: إنى بإذنك أستوفى حجتى، فإن أذنت لى فى الكلام أتيت على ما أريد، فقال لى: قل ، ولا تبق من حجتك شيئا.

فقات له: نفس الآية لى شاهد ، ولا تكون الحجة من غيرها ، وذلك أن الله أخبر عن نبيهم أنه قال لهم ، إن الله قد بعث لـكم طالوت ملكا ، ولم يقل : إنى بعثه لـكم . فلما جاء الخبر من نبيهم وأضافه إلى الله لا إلى نفسه ، وجب بهذا أن أمر طالوت من فوق إذن نبيهم ، وكذلك قالت الآية . ثم قلت له : وهذه سنة رسول الله عنديات الله منها إلى تقديم المفضول على الفاضل ، وهو ما لاينكره أحد . من ذلك أن رسول الله عنديات أمّر على جيش عمرو بن العاص (١)، فكان يقسم النيء ويأمر وينهى فيطاع ، ويصلى لهم الصلوات ويشاورونه ويستأذنونه في بقسم النيء ويأمر وينهى فيطاع ، ويصلى لهم الصلوات ويشاورونه ويستأذنونه في في ذلك أحد ، وأيضا أن الني عنديات أمّر على جيش زيد بن حارثه ، فكان يفعل في ذلك وفيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تحت يديه من المسلمين كفعل عمرو بن العاص فيمن تقديم المفضول على الفاضل . فقال لى : نحن لا نقول كقولك ، إن للأئمة أن تجتمع ، فتقدم على نفسها إماما ؛ وإنما يكون الإمام من اصطفاه الله وسوله . وأما من لم يقدمه رسول الله عليالية ، فكيف له والتقديم ؟

<sup>(</sup>١) في الأصل ابن العامي .

ومساء: خلفت فيكم ما إن تمسكتم به لم تضلوا: كتاب ر , وحواري أصحابى ؛ علمنا الحلل والحرام ، وما نأتى ومالذر . كأن من اجتمع المسلمون عليه ، ثابت الامر ، صحيح الاحكام ، يعسل بكتاب الله وسنة رسوله . وما لم تجده فى كتاب الله ولا فى سنة رسول الله ، فهو مأخوذ من الاجتهاد ، ومن أتباع السلف المتقدمين . هذا قولنا ، والامر على ذلك إلى هذا الوقت . فقال لى . قد ثبت فساد هذا عليك فى تقديم المفضول على الفاضل .

فلما سمعت كلام رجل يباهت العيان ويزول عن الحق ، رأيت الصواب فى الإعراض عن معارضته ، وذلك أنى لم أحتج عليه بحجة عقل ، ولا وزن من قياس ، وإنما قابلته بكتاب الله وأفعال نبيه وكالته ، وإجماع المسلمين ، وجعل يُسدخل على كثرة الاستفهام وكثرة التكرار ، بلا حجة حاسمة ولا برهان مبين . نعوذ بالله من الحيرة فى الدين . وإياه أسأل المعونة والتوفيق ! ،

## مصادر الكتاب

نورد فى الثبت الآتى أهم مصادر الكتاب ، وقد رتبت أسماء المؤلفين بنى جميعها حسب أحرف الهجاء.

```
ابن الأثير ( ٩٠٠ هـ = ١٢٢٨ م ) : على بن أحد بن أبي الكرم .
                 ر ___ ,, الكامل في التاريخ ،، ١٢ جزءًا ( بولاق ١٢٧٤ م ) .
                                   Arendonc: Van
    "De Opkomst Van Het Zaidiecische Imamaat in - Y
Yemen' (Leiden, 1919.).
                           آونولد: ترماس و . . . . Arnold: Thomas W.
    "The Preaching of Islam", 3rd edition, by __ r
Reynold A. Nicholson (Lond. 1935).
                الأشعرى ( ٣٢٤ ه 💳 ٩٣٥ — ٩٣٦ م ) : أبو الحسن على بن إسماعيل .
  ع ____ ,, مقالات الاسلاميين واختلاف المسلين ،، ، جزءان ( استنبول ، ١٩٢٠ م ) .
                      Ikbal: Sheikh Mohammed
    "The Development of Metaphysics in Persia" --- o
(Lond, 1908),
                                                        آماری : میشدل
                                     Amari: Michel
    ٣ ـــــ ., مكتبة صفلية العربية ،، Biblioteca Arabo-Sicula في جزاين :
                              ٧ ___ ,, مختصر تاريخ العرب والتمدن الاسلامي ،، ( القاهرة ١٩٣٨ ) نقله إلى العربية
                                                     رياض رأفت .
                               أوتيخا ( ٣١١ ه == ٩٢٩ م ) : سعيد بن البطريق .
           ٨ ــــــ ,, التاريخ المجموع على التعقيق والنصديق ،، ( بيروت ١٩٠٩ ) .
                          O'Leary : De Lacy. وأدايرى : دى ليسى
   "A Short History of the Fatimid Khalifate" - 1
(Lond. 1923).
                               Ivanow: Valadimir
                                                     إيقانو: فلادمير
   "The Rise of the Fatimids" (Calcutta, 1942). — 1.
   "A Guide to Ismaili Literature" (Lond. 1933.) - 11
   "The Alleged Founder of Ismailism" (Bombay, 1946.) — 17
١٣ ــــــ استثار الامام : للتيسابوري (نشره في مجلة كلية الآداب بجامعة فؤاد الأثرل سنة ١٩٣٦) .
```

```
١٤ ــــ سيرة جمغر الحاجب ,, اليهانى ،، ( نشر، فى بجلة كلية الآداب مجامعة فؤاد الاول.
                                                             · ( 1979 åim
                          "Kalami Pir" (Bombay, 1934.) ____ 14
,, أين كنتاب مستطاب عن حقيقت مذهب إسماعيل مسمى كلام بير يمني هفت بأب ء، :
                                                 ويقسب خطأ إلى فاصر خسرو .
١٦ ــــ ,, عنصر العقائد ،، اسيدنا على بن الوليد المتوفى ســـنة ٦١٢ م ( ١٢١٥ م )
                                                   نشره الاستاذ أيفانو بعنوان
      "A Creed of the Fatimids"
(Cambridge, 1936.)
                                 Browne: Edward G.
                                                               براون: إدوارد ج
     "Literary History of Persia—from the Earliest — \v
Times until Firdawsi (Lond, 1909.)
                        اليفدادي ( ٢٩٩ * === ١٠٣٧ م ) : أبر منصور عبد القاهر بن طاهر .
                  ١٨ ـــــ ,, الفرق بين الفرق ،، ( القاهرة ١٣٢٨ هـــــ ١٩٩٠ م ) .
                         البكري ( ٨٧) ه == ١٠٩٧ م ) : أنو عبيد عبد الله ن عبد العون .
 ١٩ ــــ ,, كتاب المغرب في ذكر بلاد إذريقية والمغرب ،، ( طبعة دي ملان De Slane
                                                           باریس ۱۹۱۱ ) .
                                                الواشيه: ل. ال Blochet: L.
     "Le Missianisme dans l'Heterdoxie Musulmane" — y.
(Paris, 1903.)
                                                          تام الدن ( نقب حلب )
 ٢٦ ـــــ ,, كتاب غاية الاختصار في أخبار ابيوتات العلوية المفرظة من النبار ،،
                                                          ( مصر ۱۲۱۰ ۴) .
                        التميمي ( من علماء القرنين الثالث والرابع ) : أبو الدرب محمد بن أحمد .
        ٢٢ ___ ,, كتاب طبقات علماء إفريقية ،، ( الجزائر ١٣٣٧ ه = ١٩١٤ م ) .
                                          "History of Mohammedanism and its Sects" - Yr
 (Lond. 1839.)
                             ابن الجوزى ( ٩٧ه ه 🚃 ١٢٠١ م ) : أبو الفرج عبد الرحن .
                       ٢٤ ــــ , و تلبيس إبليس ، ، أو نقد العاداء ( مصر ١٣٤٠ ه ) .
 ٢٥ ـــ , المنتقام ، ، ، رسيالة عن القرامعة نشرها جوزيف دى سوموجى في
 Revista degli Studi Orientali, vol. xiii.
                 أبن الجوزي ( ١٥٤ ﻫ ـــــــ ١٢٥٧ م ) : أبو المظفر تيزوغلي سيط بن الجوزي :
 ٢٦ ـــ ,, مرآة الزمان في تاريخ الأعيان ،، ، عطوط مصور بدار الكتب الممرية ،
```

رقم ١٥٥ أديخ .

```
Goldziher: Ignaz
                                                             جولد تسيمر : إجناز
    "Le Dogme et la Loi de l'Islam", (Paris, 1920.) ____ yv
                                                      حسن ابراهيم حسن : دڪئور
٨٧ ـــــ ,, الفاطميون في مصر وأعمالهم السياسية والدينية بوجه عاص ،، (القاهرة ١٩٣٧) .-
( النامرة ١٩٤٣ ) .
. ٣ ـــــ ,, السيادة الدربية والشيعة والاسرائيليات في عهد بني أمية ،، تأليف فان فلوتن ه
                      وترجمة حسن ابراهم حسن ، وعمد زكى ابراهيم ( القاهرة ١٩٣٤ ) .
                                      ابن حماد : القامني أبو عبد الله محد بن على نحاد .
                   ٣١ ___ ,, أخبار ملوك بني عبيد وسيرتهم ،، ( الجزائر ١٣٤٦ ) .
           الحادي ( أو اسط القرن الحامس الحجري ) : عمد بن مالك بن أن الفضائل الحادي العالى
             ٣٣ ــــــ ,, كشف أسرار الباطنية وأخبار القرامطة ،، ( مصر ١٣٥٧ هـ ) .
                ابن حوقل ( ٣٨٠ هـ 😑 ٩٩٠ م ) : أبر القاسم محمد بن حوقل البغدادي الموصلي
٣٣ ____ ,, كتاب المسالك والمالك والمفاوز والمهالك ،، (نشره دى غويه ــ ليدن ١٨٧٣ م) .
                       ابن خلدون ( ٨٠٨ ه == ١٤٠٥ --- ١٤٠٦ م ) : عبد الزحمن بن عمد
                             ع --- , و مقدمة ابن خلدون ،، ( مصر ١٣١١ ه ) .
              ٣٥ ــــــ ,, العبر وديوان المبتدأ والحنير ،، ٧ أجزاء ( القاهرة ١٢٨٤ ﻫ ) .
  ابن خلسكان ( ٦٨٦ ه 🚃 ١٢٨١ م ) ، شمش المدين أبو العباس أحمد بن إبراهيم بن أبي بكر العالمين
                               ٣٩ ـــــ ,, وفيات الأعيان ،، ( مصر ١٣١٠ ه ) .
                                    دوزی: ر ، ب ، ۱ ، ب ، کاری Dozy : R. P. A.
    "Essai sur l'Histoire de l'Islamisme" (T.R.V. — yv
Chauvin, Paris, 1879.)
    "Histoire des Musulmans d'Espagne" (Leyden, 1861.) — TA
                                    Defrémery: M.C.
                                                                ديفر عبري : م ، س
    "Essai sur l'Histoire des Ismaeleens de la Perse." — ra
                 ابن أبي دينار ( ١١١٠ * == ١٦٩٨ م ) : عمد بن أبي القاسم بن عمر القيرواني

    ٤٠ ســـ ، كتاب المونس في أخبار إفريقية ونو نس ، ( تونس ١٢٨٦ ه ) .

                     الذهبي ( ٧٤٨ ه = ١٣٤٧ -- ١٣٤٨ م ) : شمس الدين محمد بن أحمد
٤٤ ــــ وو تاريخ الاسلام ،، ، مخطوط مصور بدار الكتب المصرية رقم ٣٩٦ تاريخ .
                                                              المحسلا الشالث .
                                الراذي ( ۲۱۱ هــــــــ ۹۲۲ م ) : أمر بكر غمد ن زكريا .
                ٢٤ --- وو رسائل فلمبغية ،، ( نشره بول كراوس ، القاهرة ١٩٣٩ ) .
الرضي ( ٤٠٦ ه === ١٠١٥ م ) : الشريف أبو الحسن عمسد بن الحسين بن موسى . . . . بن الحسين -
                                                        اين على من أن طالب .
```

```
٤٣ ــــــ ,, ديوان الشربف الرضى ( بيروت ١٣٠٧ هـ ) ٠
                                      De Sacy: Silvestre
                                                                    ،دی ساسی : س
    "Exposé de la Religion des Druzes...précédé — 11
d'une Introduction et de la Vie du Khalife Hakim-Biamr-allah",
2 vols. (Paris, 1838.)
    "Recherches sur l'Initiation à la Secte Ismaé-- 10
lienne (Journal Asiatique, 1824).
                                 أين سعيد ( ١٧٧٣ ه 💳 ١٢٧٥ م ) : على بن موسى المغرف .
             ٤٦ ـــ ,, كتاب المغرب في حلى المغرب ،، ( ليدن ١٨٩٨ ــ ١٨٩٩ م ) ٠
                                                 السلامى : الشيخ أحمد بن خالد الناصري .
٧٤ ـــــ ,, الاستقصا لاخبار دول المغـــرب الأقصى ،، ، أربعة أجزاء ﴿ القاهرة ١٣١٠
                                                               · ( * 1717 -
             السنوري : الدكتور عبد الرزاق أحمد باشا Sanhoury: Dr. A.A.
                                 "Le Califat' (Paris, 1926.) - 1
                                                    سيبوله : كريستيان فرد ريخ الالمان .

 ٩٤ ـــ نشر كتاب ,, النقط والدوائر ،، من كتب الدروز ( ١٣١٩ ه == ١٩٠٢ م ) .

                          السيوطي ( ٩١١ ه 🚃 ١٥٠٥ م ) عبد الرحن بن أني بكر جمال الدين .
            • ه ـــ تاريخ الحلفاء أمراء المزمنين القائمين بأمر الأمة ( مصر ١٣٥١ هـ ) .
أبو شامة ( ١٦٦٥ هـ 💳 ١٢٦٧ – ١٢٦٨ م ) : هبد الرحمن بن إسماعيل بن إبرهيم بن عبَّان شهاب الدين
                                            الملقب بأبي شامة شافعي من أهالي دمشق .

 ١٥ --- ,, كتاب الروضائين في أخبار الدولتين ،، جزءان ( مصر ١٧٨٧ ه ) .

                         الشهرستاني ( ٥٤٨ هـ == ١١٥٣ م ) : أبو الفتح محمد بن عبد الكريم .
                         ٢٥ ـــــ ، و الملل والنحل ،، ه أجزاء ( القاهرة ١٣٧١ هـ ) .
            ابن طباطبا ( ٧٠٩ هـ == ١٣٠٩ م ) : محمد بن على بن طباطبا المعروف بابن الطقطق .
٥٣ ــــ ،, الفخرى في الآداب السلطانية والدول الاسلامية ،، ( القاهرة ١٣٤٥ م == ١٩٢٧ م)
                                   اللمایری ( ۳۱۰ ه 🚃 ۹۲۲ م ) : أبو جدنر محمد بن جربر .
                    ٤٥ ــــــ ,, تاريخ الأمم والملوك ،، ١٢ جزءًا ( القاهرة ١٣٢٦ ﻫ ) .
                                                              مله أحمد شرف : دكنتور .
                            هه ــــ ,, الزندقة والزنادقة ،، مخطوط ، رسالة الماجستير .
   ٥٦ ـــ ، تأريخ الاسماعيلية السياسي حتى سقوط بنداد ،، ، مخطوط ، وسالة الدكـتوراه .
            ان عذاری ( توفی فی أواخر القرن السابع الهجری ) : أبو عمد عبد الله محمد المراكشی .
٧٥ ــــ , البيان المغرب في أخبار المغرب ،، ، نشر، دوزي في الائة أجزا. ( ليدرب
                                                            13A1 - 10A1 - ) -
```

```
عريب بن سعد ( ٢٦٦ م = ٢٧١ - ١٧٧ م ) القرطى .
                            ۸۵ ـــ , و صلة تاريخ الطبرى ،، ( القاهرة ١٣٢٦ ) .
                عمارة اليمي ( ٦٩ه ه == ١١٧٤ م ) : أبو الحسن نجم الدين الحسكمي اليمني .
        ٥٥ ـــ ,, تاريخ الين ,, ( اندن ١٢٠٩ هـ = ١٨٩٢ م ) ، نشره هنرى كال .
                        اللميني ( ٨٥٥ هـ 💳 ١٤٥١ م) : بدر الدين محود بن أحمد بن موسى -
٠٠ --- ,, عقد الجمان في تاريخ أهل الزمان ،، ، غطوط مصود يدار الكتب المصرية ،
                                                        رقم عمده تاريخ .
              الفوال ( ٥٠٥ ه 💳 ١١١١ م ): الامام أبر حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد .
      ٣٠ ـــ ,, المنقذ من الصلال ،، أو الملل والنحل ( دمشق ١٣٥٣ هـــــ ١٩٣٤ م ) .
        ٦٢ ــــ ورُ فعنائح الباطنية ،، أو المستظهرى ، نشره جولد تصير ( ١٩١٦ م ) .
                                    الله : م . ج De Goeje : M. J. جى غريه : م . ج
    "Mémoire sur les Carmathes du Bahraïn et les — 17
Fatimides" (Leyden, 1886.)
    "La Fin de l'Empire des Carmathes du Bahraïn" — 16
(Journal Asiatique, 1895.)
    "The Karmathians" (Encyclopaedia of Religion - 70
and Ethics.)
                                  Fayzee: Asaf. A.A.
                                                          خايطي: ١ م ١ ٠
    "A Chronological List of the Imams and Dais of - 17
the Musta'lian Ismailis' (Journal of Bombay Branch of the Royal
Asiatic Society, 1934.)
                                                                  کارا دی فو
                                         Carra de Vaux
    "Les Panseurs de l'Islam" (Paris, 1926, vol. v.) — w
                            ان القلانسي ( ٥٥٥ ه === ١١٦٠ م ) : أبو يعلي حمزة .
٣٨ ــــ ,, تاريخ اين القلانسي ،، المسمى ,, ذيل تاريخ دهشتى ،، ، مصحوب بشذرات من
                  ثواريخ ابن الفادق وُسبط بن الجوزي والذهبي ( بيروت ١٩٠٨ م ) .
                                                     كالمُل حسينُ : دكتور عمد .
                 ٦٩ ـــ ,, المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي .، ، رسالة الدكتوراه.
                                 Quatremère: Etienne
                                                                كترمير: إتبان
    "Mémoires Historiques sur la Dynastie des — v-
Khaliphs Fatimites (Journal Asiatique, 1836, série ii.)
                              الکندی ( ۳۵۰ ه == ۹۹۱ م) : أبو عمر محمد بن بوسف .
                       ٧١ --- ,, كتاب الولاة والقضاة ،، ( نشره ووفن جست )
    (E. J. W. Gibb Memorial Series, vol. xix, 1912.)
```

Lammens

لاما نس :

```
"Islam Beliefs and Institutions." — yr
                                          Lewis: Bernard
                                                                   لویس: برنارد
    "The Origins of Ismailism" (Cambridge, 1940.) — vr
                                        Massignon: Louis
    "Esquisse d'une Bibliographie Carmathe" (Cam- - YE
مقالة نشرت في كناب عجب نامه (bridge, 1922)
                                         Momour, Prince
                                                                   مامور : برنس
    "Polemics on the Origin of the Fatimi Caliphs" -- vo
(Lond., 1934.)
                  أبو الحجاسن ( ٨٧٤ ه 🚤 ١٤٦٩ م ) : جمال الدين بن يوسف بن تفري بردي .
              ٧٦ ــــ ,, النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ،، ( القاهرة ١٩٣٨ ) .
                                                                عد عبده : الأمام .
                              ٧٧ ____ , رسألة التوحيد ،، ﴿ القاهرة ١٣٧٤ مْ ) .
                         المسعودي (٣٤٦ هـ ٣٥٦ م ) ؛ أبو الحسن على بن الحسين بن على.
                ٧٨ ___ ,, التنبيه والاشراف ،، ( القاهرة ١٣٥٧ م == ١٩٣٨ م ) .
                                 مسكونه ( ٢١) ه = ١٠٣٠ م ) : أبو على أحمد بن عمد .
٧٩ ___ ,, كتأب تجارب الأمم ،، ، جزءان (طبعة ه . ف . أمدروز H.F. Amedroz)
        وترجمه د . س . مرجليوث ( D. S. Margoliouth ) أكسفورد ١٩٢١ م) .
                     المعرى ( ٤٤٩ هـ = ١٠٥٧ م ) : أبو العلاء أحمد بن عبد الله بن سلمان .
                     ٨٠ ــــ ه. رسالة الغفران ،، ( طبعة هندية بالقاهرة ٣٠٩٠م ) .
                             المقريزى ( ١٤٤٥ هـ = ١٤٤١ م ): تقي الدين أحمد بن على .
   ٨١ ــــ ,, المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار ،، جزءان ( بولاق ١٧٧٠ ه ) .
                     ٨٢ ــــ ,, اتماظ الحتفا بأخبار الخلفا ( بيت المقدس ١٩٠٨ ) .
                   المنصوري ( ٧٢٥ ه == ١٣٢٥ م ) : ركن الدين بيرس المنصوري الدوادار
٨٣ --- ,, زيدة الفكرة في تاريخ المجرة ،، ، غطوط مصور عكشية جامعة فؤاد الأول ،
                                                                  الجِلد الخامس.
                               Muir: William Temple
                                                                 ميرر : وليام تميل
                             Rise, Decline and Fall" — As
    "The Caliphate: Its
(Lond., 1924.),
                                    أبن التديم ( ٣٨٣ ه == ٩٩٣ م ) ؛ محمد بن إسحاق .
                            ٨٥ ..... , كتاب الفهرست ،، ( القاهرة ١٣٤٨ ه ) .
                                         نظام الملك ( ٥٨٥ ه == ١٠٩٢ م ) : الوزير .
```

```
٨٦ ___ ,, سياسة نامه ،، ، الجلد الثاني ( باريس ١٨٩٢ م ) ٠
                        ٨٧ ___ , والمجالس والمصارات، ، ثلاثة أجزاء ، مخطوط ممكنتية جامعة فؤاد الأول وقم ٢٦٠٦٠.
            ٨٨ ـــــ ,, افتتاح الدعوة الزاهرة ،، ، مخطوط عكمتبة جامعة فؤاد الأول .
                           النويختي ( ۲۰۲ ه 🚃 ۸۱۷ م ) : أنو محد الحسن بن موسى ٠
                       ٨٨ ___ , كيتاب هرق الشيعة ،، ( استعبول ١٩٣١ م ) ٠
                               النويري ( ٧٣٧ ه == ١٣٣٧ م ) : أحد بن عبد الوهاب .
. ٩ جب ,, نهاية الأرب في فتون الأدب ،، مخطوط مصور عدار الكتب المجرية ، رقم ٢٥٧٠
                                                     تاریخ ، ۹۹ معارف .
                                                                  النيسانوري .

    ١٩ ---- ،, استتار الإمام ،، (نشره إيفانو ق مجلة كلية الآداب بجامعة فؤاد الأول سنة ١٩٣٦)

                          Nicholson: A. Reynold
                                                          نيكلمون . ا . رينولد
    "Literary History of the Arabs" (Cambridge, 1930.) - 17
                                      Nicholson: John
                                                               نيكلمون : جون
    "An Account of the Establishment of the Fatemite — 17
Dynasty in Africa' (Tübingen, 1840.)
                                            Hammer: Von
                                                                 -هامر ، فون
    «Histoire de l'Ordre des Assassins» (trad. par - 18
Hellert, Paris, 1833.)
                    ابن هاني. ( ٣٦٢ ه == ٩٧٣ م ) : أبو القاسم المكني بأبي الحسن محمد .
                           هه ..... ۱٫ دنوان ان هاني. ۱: ( بيروت ١٣٢٦ ه ) .
                                                         الممداني وكتور حسين
    "Some Unknown Ismaili Authors and their Works" — 11
(J. R. A. S. 1933.)
    "A Compendium of Ismaili Esoterics" رور الماني , ___ و٧
(Islamic Culture, 1937, vol. ii.)
       "The Letters of al-Mustansir" (B.S.O.S. 1934.) — 1A
              ياقوت ( ٦٢٦ ه == ١٢٢٩ م ) : شهاب الدين أبو عبد الله الحوى الروى .
         وه --- ,, ممجم البلدان ،، ، ، ، أجرا. ( القامرة ١٩٢٧ ه == ١٩٠١ م ) .
                                     یحی بن سعید الانطاکی ( ۸۵٪ ه == ۱۰۹۳ م ) .
                     ٠٠٠ ـــــ ,و صلة تاريخ أو تيخا ،، جزءان ( بيروت ١٩٠٩ م ) .
```

# فهارس الكتاب

or , TV , TA , 34 , 54 , 76 , 76 (1)1.7 . 707 . FFT. YFT . AFT . AAT .-آدم ـــ الني: ۲۷، ۲۹، ۲۵۲، ۲۰۲۰ TTT . TTT . T9. . TA1 إدريس بن عبــد الله الحسني ــ أخو محمد النفس. الآمر ـــــ الخليفة الفاطمي : ٢٤١ ، ٢٧٨ ، ٣٢٧ الزكية : ٣٠٧ ، ٣٠٩ إبراهيم --- الخليل عليه العلام ٢٧، ٢٧٠ أسناذ سيس ـــ من أتباع أبي مســــلم. إبراهيم بن الأغلب ــ والى إنريقية في عهد الخراساني : ۲۳ العباسيين : ١٣٣ ، ٢٣٣ أسفارين شيرويهــ أحد عظاء طبرستان والديلم: ٢٤٦٠ إبراهيم بن عبد الله بن الحسن الحسن بي على إسماعيل بن إبراهم الخليل : ٢٧ 4.4 . 14 . 17 . T. إسماعيل بن جعفر الصادق : ٠ ٢، ٢١ ، ٢٥ ، إبراهيم بن عبد الله الأكبر بن محدبن إسماعيل: ١٥٢ . 40 . 45 . 44 . 44 . 41 . 4. . 44 أُبُو بَكُر الباقلاتي \_\_\_ القامي : ١٦٢ ، ١٦٢ ، 170 1 07 1 01 1 E4 1 E 1 1 TA 1 TT 14E . TAO 4 10 7 1 18 4 18 4 A 1 4 V4 4 VV أبو بكرالصديق: ١٧ ، ٩٧ ، ١٧١ ، ٢٦١ ، ٣٣٦ TTE + TTT + TAX + TV7 + TVF + TVT أن أبي الساج \_\_\_ الأمير : ٢٢٨ ، ٢٢٧ ، ٢٢٨ الأشمري الفقيه : ۲۳، ۲۶ أحمد بن الحسين بن محمد بن عبد الله القداح : ٨٤ أغا خان \_\_\_ زعيم الاسما عيلية الحالى: ٧٩ ، ١٢٤ ، ٠ أحمد أبو الشلعلع بن عبد الله القداح \_ حجة الامام 747 . 7A4 . 731 . 70. الحسين س أحد : ٢٧، ٤٥ ، ٨٠ ٨٠ ١ الأفعشل بن بدر الحالي الوزير : ٧٩ ، ٢٧٦ 110 . 126 . 104 . 104 . 101 . 114 إقبال \_\_\_ المؤلف : ٢٨٢ أحد بن عبد الله بن عمد بن إسماعيل \_ الامام إقبال \_\_\_ أغا سردار المؤلف : ١٥٥ المستور: ٢٤ ، ٣٤ ، ٤٤ ، ٥٥ ، ٣٥ ، . 107 . 177 . 1-0 . 4. . 77 . 78 ( 44) 17 . 104 , 10A . 107 أحمد بن عبيد الله المسكني بأبي على : ٣١٩ بأبك الخرمي : ۲۳، ۹۹، ۴۹۰ أحمد بن قرهب ــ أمير صقليه : ٢٠١ ، ٢٠١ بدر الحمامي ــــ قائد أحمد بن طولون بـ ٧٩ .-أحمد بن طولون : ۲۹ ، ۲۹ TV7 4 100 4 108 4 1+8 أحمد بن محمد بن الحنفية ٢٦٠ برنارد لویس : ۹۶ ، ۵۵ ، ۲۵ ، ۱۰۹ أحمد الوق بن موسى الكاظم ــ الجد الثاني لمبيد البساسيرى : أبو الحارث : ١٤٤ بسام \_\_\_ أحد الفلاة : ٣٣ الله في بعيض الأنساب : ه ١٠٠ ان البصرى \_\_ : ٩٩ إدريس عماد الدين ــ الداعي: ٢٦، ٣١، ٣٧، ٥٩، بيان بن سمعان ـــ مؤسس جماعة البيا نية : ٢٠٣٠ YY . AT . PT . +3 . 0\$ . 70 . 74 .

(ت)

تكين \_\_\_ ألوالى العباسي عصر : ٢١٥

(E)

جبريل \_\_\_ عليه السلام : ٣١١

جعفر الحاجب \_\_\_ صاحب السيرة التي كنهما اليماني : ١٢١ ، ١١٤ ، ١٢٠ ، ١٢١ ، ١٢١ ،

FY/ + AY/ + PY/ + FF/ + +3/ + /3/ +

TT1 + TT- + TAT + TTE + 1EY

جعفر الصادق الامام : ۲۶ ، ۲۵ ، ۲۷ ، ۳۰ ،

· rq · rx · ro · re · rr · rr

W. . WAR / WALL A LAW / LAL / AM

PA + 101 + 701 + VAY + AAY + ...

44£ . 44L

جعفر بن عمد بن اسماعيل ـــــأحد أعدّالاسماعيلية: ٣٢٤ ، ٣٨ ، ٢٤

أبو جعفر المنصور: ۲۰ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۳۳ ، ۵۰ ،

77, 174 1 7.4 2 4.4

جعفر بن منصور البين الداعى: ٣١ ، ٣٤ ، ٣٦ ، ٣٦ ، ٢٦٠ ، ٢٢٠ ،

**FAY + PAY + 1777** 

جوهر الصقلي : ١٧٤ ، ١٨٤ ، ١٨٥ ، ٢٤٢

**(**c)

أبو حاتم البدوراني ـــ دئيس البورانيـة

الاساعيلية : ٧٧

أبو حاتم الرازى \_\_\_ الداعى الاسماعيل: ١٨٦،

YTY . YOY . YO! .

أبو حاتم معروف النيمايوري ـــــ الشاعر

الفيلسوف : ١٢٣ ، ١٣٤

الحافظ .... الخليفة الفاطمي : ٢٧٨

الحاكم يأس الله: ٣٢٠ ، ١٦٢ ، ٢٩٢ ،

W+ E

أبو حامد الاسفرايني ــــ أوسله القادر بأمر الله

الشريف الرضى : ١٤٧

حباسة بن یوسف : ۱۷۳ ، ۱۷۶ ، ۱۹۰ ، ۱۹۱ حبثی بن أحمد المقربی القائد : ۱۸۱

حریث بن مسعود ـــــ من زعماء القرامطة : ۲۳۱ الحسن بن أحمد بن أبی خنزیر الکتامی ـــــ

رالى صقلية : ٢٠٩، ٢٠١

الحسن بن أحمد الكلبي -- أحد ولاة سقلية : ٢٠٣ الحسن الثاني -- حفيد نزار بن المستنصر الفاطمي : ٢٩٣

الحسن من الصباح: ۱۲۶، ۱۹۵، ۲۰۰، ۲۷۲،

الحسن بن عبيد الله المهدى : ۲۱۹ ، ۲۲۰

الحسن العسكرى : ١٥٥ ، ١٥٩ ، ٢٨٩ ، ٢٨٩ الحسن بن علي بن أبي طالب . ١٧ ، ٢٦ ، ٢٧٪،

17A7 . 1A7 . 1A1 . 3 . 1A . YA . YA

774

الحسن بن محمد بن إسماعيل : ٤٠

الحسين بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إساعيل ــ

الامام المستقر : ٤٥ ، ٢٩ ، ٣٠ ، ٣٠ ،

· VA · VE · VT · VY · TQ · TV · TT

111 · 711 · 7/1 · 01 · 70/ · 701 ·

\* TAE \* TYP \* YPP \* 174 \* 174 \* 101

الحسين بن حوشب الداعي : ٤٠ ، ٧١ ، ٢٣٦ .

781 . 78. . 779 . 77A

أبو الحسين ســـ داعي الدعاة : ۹۸ ، ۹۹ ، ۹۹ ، ۲۰ ،۰ ۱۳۸۰۱۲۳ ... ۱۳۸۰۱۲۳ .

الحسین بن زکرویه ــــ القرمطی : ۲۳، ۱۰۱۰ ۲۰۲۰، ۲۰۲۰ ، ۲۰۶۰ ، ۲۰۵

170 . 17. . 177 . 117 . 1.4 . 1.4 الحمين بن عبد الله القداح \_\_\_ ينسب اليه عبيك أنه: ٦٦ ، ٧٢ ، ٨٦ ، ٧٠ ، ٧٢ ، . N . Ac/ . Po/ . / Ff . YFf . 3F/ الحسين بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل : ١٥٧ ، ١٥١ الحسين بن على بن أبيطالب : ١٨ ، ١٩ ، ٢٦، · A. \* Yt · 77 · 70 · F1 · FA · TV 14 . P.11 . FAT . YAT . 377 الحسين بن على المروروزي ـــــ أمير خراسان : YEA . YEE . ITT الحسين بن على المادى: ١٥٦ أبن حفصون ــــالثائر بالأندلس : ٢٠٣ ، ٢٥٤ الحلاج المتصوف : ٣٠١ الحلواني ــــ الداعي الاسماعيلي بالين : وع ، 71 . . TOE : 117 . 117 . VY . VO . VE حدان قرمط: ۲۷، ۳۲، ۱۲، ۱۲، ۱۸، . 40 . 48 . 48 . 47 . 4 - 1 AT . A. · \* 11 · 170 · \ 18 · \ \ Y · \ 11 · 11 · T10 . T-A . T9V . TY9 . TY1 . T1F حمید الدین السکرمانی \_\_\_ داعی الحاکم بأمر الله في مارس : ۲٤٨ ، ۲۹۳ حميد بن يصل ــــ والى تاهرت : ١٩٨ أبو حنيفة الامام : ٢٨٥ أبو حنيفة النعان المفريي : ٨٣ ، ١١٣ ، ١١٤ ، . TOQ . TTE . 10+ . 171 . 11V \*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\* ابن حوشب ــــ الداعي الاسماعيلي بالبين : . 117 . 117 . 111 . 40 . VE . 47 . VT · 141 · 171 · 170 · 170 · 177 · 170 زيدان خادم المهدى : ١٨١ زيد بن على بن الحسين العسلوى : ١٩٠].٢٠ ، ' YY ' PYY ' 3AY ' 6AY ' 4PY ' FYY '

خداش \_\_\_ الداعي العباسي : أنظر عمارة أبو الحطاب المتشيع \_\_\_ صاحب فرقة الخطابية : 37 . 07 . P7 . TT . R7 . A3 . PV . 777 . T. . خلف الداعي: ٢٤، ١٢٢ ، ١٢٤ ا بن الحليج \_\_\_ أحد قواد العاولونيين : ١٣٢ ( ) داود بن عجيشاء \_\_\_ صاحب فرقة الداودية بالهند : ۲۷۸ دندان \_\_\_ كاتب عبد العزيز بن أبي دلف : TV4 4 74 4 0V 4 00 ويصان \_\_\_ والد ميمورى القداح في بعض الروايات : ٤٨ ( ) أبو ذر الغفاري العقية ـــــ صاحب المباديء الاشتراكة: ٢٥٧ ذلول\_\_\_ استخلفه مصالة بن حبوس بنكور ١٩٣ : ( ) ابن رزام : ۲۹۶ الرشيد : ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۸ ، ۶ ، ۲۶ ، ۹۶ ، TYE . TI4 . TI. . TO4 . ITV . .. ( ) أبو زاكى ممارك \_\_الزميم المفربي : ٢٦٧ ،٢٦٦ الزرادشي ... ينتس إلى الزراد شتية : ٢٩٢ أبو ذكريا الصباحي الداءي: ١٠٠، ١١١، ٢٠٠٠ زيادة الله الأغلى : ١١٨ ، ١١٩ ، ١٣٥ ، 717 . 181 . 18. . 179 . 177 زيد بن حارثة .... الذي أمره التي على أحد الجيوش : ٣٤١

7·7 · 7A

ز کرویه بن مهرویه الفرمطی : ۵۱ ، ۲۹ ، ۸۲ ،

(س)

سالم بن راشد ـــــ أحد ولاة الفاطميين بصقلية :

410 . 494 . 414

ابن سبأ \_\_\_ أنظر عبد الله

4 1 .4 4 1 . A 4 1 - E 4 1 . T 4 4 . T

· 177 · 170 · 117 · 111 · 11.

TOS . 117 . 117 . 11. سلمان الفارسي : ٤٠ ، ٤٨ ، ٥٠ ، ٥٩ ، ٧٩ ، TII . TOV . A. أبو سلمة الحلال ــ وزير آل محد : ٢٩ سلمان بن أبي طاهر بن أبي سعيد الجنساني ـــــ أحد زعماء قرامطة البحرس ٢١٦ سليان بن عيد الله ــ زعيم فرقة السلما فية بالهن سلمان بن عبد الملك ــ الحليفة الأموى : ١٩ سنان راشد الدين الداعي : ١٥٤ سقباذ المجوسي ــــ ثار في عهد المنصور : ٢٣ ٪ السنروري باشا : ۳۰۷ ، ۳۲۱ السيد الحيرى الشاعر الأبو هاشمي : ٢٦ (ش) الشافس الامام : ٢٨٥ الشاورى داعى الين : ١٧٦ الشريف الرضى الشاعر : ١٤٥ ١٤٦ الشلخان المتصوف : ٣٠٦ ( m) صاحب الزنج ـــ صاحب الثورة المشهورة : ٧٠٠ سالح ن سمیه ..... قتل ذلولا والی نکور ۱۹۳

السجرى \_\_\_ أحد دعاة المهدى : ١٨٦، ٢٤٤، 797 . 791 . 7AE . 707 . 707 اين سعدون الورجيلي ـــــ الشاعر : ١٧١ أمو سعيد ..... أحد ولاة الفاطميين بصقلية : ٢٠٧ أمو سميد الجنان القرمطي ..... أحد زعمــــاء قرأمطة اليحرين : ٩٣ ، ٩٧ ، ١٠٠ ، · 140 · 17. · 111 · 11. · 118 · 417 · 417 · 417 · 147 . TIE . TTY . TTO . TIA . TI. \* TY\ ' TTO ' TTE ' TOO YAY ' TYA ' TYA سميد الخير بن إبراهيم بن عبد الله الأكبر بن عمد بن إسماعيل : أنفار عبيد الله سميد الحير بن الحسين بن عبد الله القداح: ٣٩ ، \* AE . AT . AT . A. . A. . V4 . AA الصول الشاعر : ۱۷۷ م ۱۷۹ + 48 4 44 444 444 4 A4 4 A4 4 A4 (d) \* 1-4 . 1-1 . 44 . 47 . 44 طالوت : ۳٤٠ ، ۳٤١ \* 119 \* 117 \* 118 \* 1-4 \* 1.4 ابن طالوت القرشي \_\_\_ الشائر بطرا بلس : \* 10% . 10% . 101 . 140 . 14m . TY. : TTF : 14. : 174 : 175 أبو طاهر الجنافي .... أحد زعماء قرامطة 774 . 774 . 74. . 74F. 741 سعيد بن أبي سعيد الجنساني القرمطي : ٧١٤ . البحرين : ٨٦ ، ٩٤ ، ٧٦ ، ١٨٠ ، ١٨١ ، 717 . 717 . YIY سعيد بن صالح ــ صاحب مدينة نكور بالمفرب : أبو سفيسان الداعي : وي ، يا٧ ، ٥٧ ، ٧٧ ، (1**T** -- 7)

34' \* V/Y \* 114 \* 114 \* 17V \* 1AE · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* + TY7 + TT1 + TT+ + TY9 + TYA TTE + TTY + T+Y + T41 + TY4 + TYA

طغج بن جف : ۱۰۳ ، ۱۰۶ طلائع بن وزیك ، ۱۰۶ الطیب بن الآمر الفاطمی : ۲۲۱، ۲۷۷، ۲۸۹. ۲۲۷ ، ۲۹۲ ، ۲۲۲

أبو العباس إبراهيم بن أبي سعيد الجنابي القرمطي : ٢١٦ أ الل المست كريم المساد أد محادث كروره

أبو العباس بن زكرويه ـــــ ابن أبى عمد زكرويه داعى السكومه : ٩٨

أبو العباس السفاح : ٢٠٥

العباس بن عبد المطلب ... عم الرسول: ٩٧ أبو العباس محمد الداعي .... آخو أبي عبد الله الشيعي : ٨٨ ، ٢١ ، ٣٢ ؛ ٤٢٠ ، ١٣٠ ، ٢٠١ ، ٢٨ ، ٢٠٧ ، ٢٣٠ ، ٢٥١ ، ٢٠٢ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٢ ،

أبو العباس محمد بن أبى سعيد الجنابي القرمطي ٢١٦ عبد الرحمن بن محمد بن إسماعيل : .؟ عبد الرحمن حفيد محمد أبي الشلملع : ٢٠٣ عبد الرحمن الناصر ــــ الآموى بالآندلس : عبد الرحمن الناصر ـــ الآموى بالآندلس :

عبد المزيز بن أبي دام \_\_\_ عبد الله الفداح يتصل بكاتبه دندان : ٢٩

عبد الله أحمد بن عبد الله المهدى .... الاسم الدى اتخذه الحسير بن زكرويه الفسه: ١٠٠ أبو عبد الله بن أحمد الله في .... أحمد الله بن أحمد الله في .... أحمد الله بن أحمد الله عبد الله بن أحمد الله عبد الله بن أحمد الله عبد الله بن المهدى : ١٨٦ ، ١٨٤ ، ١٨٠ ، ٢٤٩ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ .

عبد الله بن سبأ : ۲۲ ، . . .

• 197 • 197 • 19 • 19 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 • 197 •

عبد الله برعماس الشاورى - تابع ابن حوشب:

عبد الله من المباس ، ٢٤

عبد الله بن عبد الرحن الثاني ـــ الأمير الأموى بالأنداس : ٢٥٤

عبد الله بن عمر بن الخطامية : ٣١٨

عبسد الله بن الفاسم بن أحمد بن محمد بن موسى الكاظم : ١٥٥

عد الله بن محد بن إسماعيل ـــ خلف أباه في الأمامة : ٤٠ ، ٤١ ، ٢٤ ، ٣٤ ، ٤٩ ، ٢٥ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠

عبد الله بن محمد بر عبد الرحم الأوسط ــــــ الأمير الأموى بالاندلس : ٢٠٣ عبــد الله المحصن ـــــ والد محمد النفس الزكية : ٢١

عميل الله مِن مسعود : ٣١٦

الدعوة الاسماعيلية: ١٤، ٥٥، ٥٠، ٩٠، ٩٠، ٥٥، ٩٤ ٤٤، ٩٥، ٩٦، ٩٧، ٩٩، ٩٥، ١٠٠-١١، ١٦٢، ١٦٦، ٢٣١، ٢٧١٠ عبد الله بن الحسن بن محمد بن عبد الله القداح: ١٤٥، ١٦٤، ١٦٥، ٢٣٦، ٣٢٧ عبيد الله بن الحسين بن أحمد بن عبدالله الآكبر:

عبيد الله بن الحسين بن على الهـأدى بن محمـد الحواد: ٥٦ م

عبيد الله بن الحسين الزكى من محمد بن إسماعيل : ١٤٨ ، ٧٧

عيدالله المردى: ١٧ ، ٢١ ، ٤٧ ، ٢٢ ، ٢٧ ، ٢٧ · 17 · ( ) \ / \ 117 · 47 · 47 · 4. 37/ 076 . 171 . 179 . 177 . 370 . 17E . 181 . 18 . 171 . 17V . 170 . 17E . 1 £4 + 1 £A + 1 £V + 1 £0 1 ££ + 1 £Y · 107 · 100 · 102 · 107 · 10. 4 171 . 17 . 104 . 164 . 104 . 104 · 177 · 170 · 178 · 177 · 177 \* 141 . 14. . 174 . 174 . 174 . · 1A · · 147 · 177 · 170 · 177 141 . 141 . 341 . 041 . 141 . 1 141 1 14 1 1A4 1 1AA 1 1AY . YIT . YIE . YTY . YIY YTI . 14Y · 741 • 740 • 748 • 747 • 747 • 74. · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · \*\*\* · 41 · 441 · 441 · 44 · 411 · 4.4 آبو عَبَّانَ سعيد من محمد بن الحداد الفقية ــ ناظر أبا العياس الداعي : ٣٣٥ ، ٣٣٥ ،

عروبة بن يوسف : ١٩٠، ١٩٠ العربة الفاطعي : ١٩٠، ٢١٠، ٢١٠،

عقيل بن أبي طالب : ٤٧ ، ٥٤ ، ٧٥ ، ٩٣ ، ٥٩

أبو العلاء المعرى الشاعر : ٥٦ ، ٥٤ ، ٣٠٢ على بن بويه ــ قائد مرداويج الديلى : ٣٤٦ على بن الحسير بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل ــ والد القائم بأمر الله في بعض الروايات : ٦٥ ، ٦٦ ، ٨٢ ، ٨٩ ،

على بن الحسين بن على بن أبى طالب : ١٨ ، ٢٨ على بن حدون الأنداسي \_\_\_ بني مدينة المحمدية بالمعرب : ٢٠٩

على بن أبى خنزير \_\_\_ أخو أمير صقلية : ١٩٩ أبو على الداعى : ١٣٠ ، ١٣٠ ، ١٣١ ، ١٣٢ ، ١٣٨ ، ١٣٨ ، ١٣٨ ، ١٣٨ ، ١٣٨

على بن عبد الله القداح القرمطي : ٦٦ ، ٦٦ ،

477 . 774 . 470 . 77E

على بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل : ٩٨ على بن عيسى الوزير ـــــ وزير المقتدر : ٢١٢ ، • ٢١٠ - ٢٢٠ • ٢٢١

على بن أبى الفرارس ــــ والى صقلية : ١٩٩ على بن الليث بن محمد بن إسماعيل : ٤٠ على بن محمد الصليحى ـ داعى المستنصر بالبين:٢٤١ على الهادى بن محمد بن على الرضا بن موسى :

100 4 180

ابن العلقمي ـــ وزير المستعصم العباسي : ٧٩ عماد الدين الداعي : أنظر إدريس عماد بن بديل الداعي العباسي : ٢٢ عمار بن ياسر من الصحابة : ٢٥٧

عمارة العينى الشاعر : ٢٥ ، ١١٢ ، ٢٥ ، ٢٦٩ ، ٢٦٩ عمر بن الحطاب : ١١٧ ، ٩٧ ، ٢٦١ ، ٣٣٤ عمرو بن العاص : ٢٤١ عمير بن بيان العجل \_\_ صاحب مذهب العميرية :

ابن عياش .... ثول المهدى بداده عصر: ١١٣٠ . ١٣٠ - ١٣٠

عیسی بن مریم : ۲۰ ، ۲۷ ، ۲۹ ، ۲۹۲ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ،

عیسی من موسی الداعی : ۲۳۱ عیسی النوشری ــــ والی مصر : ۱۲۹ ، ۱۳۰ ، ۱۳۲ ، ۱۳۳ ، ۱۳۴ ، ۱۳۴ ، ۱۳۵ ، ۱۳۸ ،

#### ( i )

ابن فصل الجدي ــــ الداعي الاسماعيلي باليمن: ٧٧ ، ٢٣ ، ١١٥ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ١٢٥ ، ١٢٥ ، ١٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٩٤ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠ . ٣٠٠

أبو الفوارس ـــ أخلص دعاة عمدان : ٢٧ فيروز ـــ حفيد أبى مسلم الحراسانى : ٢٣ فيروز ـــ داعى الدعاة : ١٦٤ ، ١٦٥ ، ١٦٣٠ ٢٣١ ، ١٣٠ ، ١٣٨ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠

#### ( 3)

7A1 : 3A1 : CA1 : FA1 : \*P1 : AP1 : 4A1 :

أبوالقاسم بن زكرويه ــــ صاحب النائة : ٩٨ ،

أبو القاسم سعيد بن أبي سعيد الجنا بي القرمطي: ٣١٦ أبو القاسم الحسن بن فرج — بن حوشب في عرف صاحب كتاب استثار الامام: ٧١

القاهر ـــــ الحنايمة العباسى : ١٨٢ القحطانى المنتظر ـــــ يعتقد النجنيون بقرميد ظهوره : ٣٠٧ ، ٣١٢

> القداح : أنظر ميمون بن غيلان قرمط : أنظر حمدان

#### (4)

كثير عزة الشاعر : ۲۸، ۲۸ الكرماني الداعي : ۲۵۰، ۲۵۳ ابن كاس الوزير الفاطعي ، ۱۹۲ ابن كيداد : أنظر أبا يزيد

#### (,)

مانى ــــ تنسب إليه المانوية : ٢٩٢ المبارك ــــ مولى إسماعيل بن جعفر الصادق :

عد رسول الله صلى الله عليه وسلم : ٢٧ ، ٢٣٠ ٤٤ ، ٥٥ ، ٣٢ ، ٥٨ ، ٤٨ ، ٢٤١ ، ١٢٥ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ، ٤٢٢ ، ٢٨٢ ، ٢ ٣، ٤٢٣٠٧٣٣ ، ٥٦٢ ، ٢٣٩ ، ٢٣٢

عمد بن أبي بكر— وألى مصر من قبل على: ١٧٧ عمد بن أحد بن عبدالله بن ميمون والد عبيد الله في بعض الروايات : ١٦٤ ، ١٦٥

محمد بن إسماعيل بن جعفر \_\_\_ الامام المسكمةوم \$ 1 TT 2 TT 4 AT 4 PT 6 13 4 A3 4 P3 4 17' 07 '04'00 ' 05 ' 07 ' 01 ' 0. 04 > PA + TP + 3P > VP + 1 + 1 + Y+ / + 0++ A31 , +01 , 101 , 701 , 701 , A01 , -71. VF1 . . V/ عمد الباقر ــ بن على زين العابدين : ٢١ ، ٢٨ ، 748 . 40 . 07 . 07 . 1A . EV . T9 عد البديل الشاعر : ٢٥٧ عمد الحبيب ـ والد عبيدالله في بعض الروايات: 15A . AV . VE . DA . TT محمد المنتظر بن الحسن العسكرى بن على المادى ابن محمد الجواد اختني بسرداب في سامرا: ٣٠ ، 7A4 . 100 . 104 عد ين الحنفية : ١٨ ، ١٩ ، ٢٢ ، ٢٤ ، ٢٥ ، محمد بن خلف النيرماني : ۲۲۷ ، ۲۲۸ محمد بن زکریا الرازی ــــ الفیلموف : ۲۵۲ محمد ین سلمان ــــ رالی مصر : ۱۰۸ ، ۱۳۳ ، 717 · 174 عمدين طغبر الاخشيد: ١٨١، ١٨٢، ١٨٤، ١٨٤ عمد بن عبد الله \_\_\_ النفس الزكية : ٢٠٠٠ محمد بن عبد الله ــــ المعروف بأني العلملم : 177 . 7V . 77 محمد بن عبد الله القداح: ١٩٥ ، ١٩٥ محمدالجواد بنعلي الرضا ـــــ زوج ابنة المأمون :

۱۰۲، ۱۰۵ على بن عبد الله بن العباس : ۱۰، ۱۹ عد بن على بن عبد الله بن العباس : ۱۹، ۲۰، ۲۰ عد بن القامة أبناءه عن المفرب : ۱۹۷ عد بن محمد بن عبد الله القداح : ۱۲۶ المختار بن أبي عبيد الله للقنى : ۱۹ ، ۲۲، ۳۶ المدثر ـــ قائد الحسين بن زكرويه : ۱۰۵ المدثر ــعبدالله بن عبسى بن عبد بن اسماعيل : ۱۰۵ المدثر ــعبدالله بن عبسى بن عبد بن اسماعيل : ۱۰۵ المدثر ــعبدالله بن عبسى بن عبد بن اسماعيل : ۱۰۵ المدثر ــعبدالله بن عبسى بن عبد الله المدثر ــعبدالله بن عبسى بن عبد الله بن الله الله بن عبد الله بن الله بن عبد الله بن الله بن عبد الله بن

ابن مدين الداعى : ٢٧٧ مدين بن موسى بن أبى العافية ــــ أستبد يفاس: ١٩٨

مرداویج بن ریار الدبلی: ۱۶۵ ، ۲۶۶ ، ۲۶۳۰ ۳۰۸

المروزى ــــ منع الفتهاء من الافتاء : ٢٥٧ مزدك ــــ تفسب البه المزدكية : ٢٢ - ٤٨ ، ٢٩٥ ، ٢٩٢

المستعلى الفاطمي : ۲۷ ، ۲۶۱ ، ۲۷۲ ، ۲۷۷ المستكنفي : ۲۲۵

المستنصر : ١٤٤ ، ١٥٣ ، ١٥٤ ، ٢٤١ ، ١٣٠٠ المستنصر : ٢٤١ ، ٢٧٦

این مسرة : العسالم الغیلسوف : ۲۵۵ أبو مسلم الحراسانی : ۲۲ ، ۲۲۷ ، ۲۲۸ ، ۲۲۲ ، ۲۲۸

مصائة بن حيوس ..... القائد المفريي : ١٩٧، ١٩٣، ١٩٤، ١٩٩، ١٩٩، ١٩٦، ١٩٧، ١٩٨، المتصم : ٢٣، ٥٦

المتعند : ۸۹ ، ۹۷ ، ۹۷ ، ۲۲۱ ، ۲۳۲ المعتمد : ۵۰۳

معروف الداعي : ١٧٣ .

المعن لدين الله : ٣٩ ، ٣٨ ، ٩٠ ، ١٥٠ ، ١٥٠ ، ١٥٠ ، ١٥٠ ، ١٥٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ . ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ . ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢٠ . ١٢

المنيرة بن سعيد العجلي ـــ مؤسس المنيرية : ٢٣ المنتدر : ١٧١ ، ١٧٤ ، ٢٧١ ، ١٨٠ ، ١٨١ ، ١٨١ ، ١٨٢ ، ٢٨١ ، ١٩٠ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٠٠ ، ٢٢٠ ، ٥٢٠ ، ٢١٢ ، ٢٢٢ ،

المقنع الخراساني : ۲۳ ، ۲۹۵ المكتفى : ۱۲۵ ، ۱۳۲ الممكرم الصليحي : ۱۵۶

المسمرم مصمیسی - ۱۵۶ این ملیح الداعی : ۹۵

عنون بن سعید ـ إمام أهل المدینة بالمغرب : عهم آبومنصوراً حد بن أبی سعید الجنابی القرمعلی: ۲۱۳ المنصور: ١٥٣ ، ١٨٤ ، ١٨٠ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٤ ، ٢٠٤ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠

نوح ــــ الرسول: ۲۹، ۲۵۷، ۳۰۰، ۳۲۵، ۳۲۵، وحم ۳۰۰، ۳۲۵، وقتل النسفي : ۲۵۰، ۲۵۰،

#### ( A )

الهاد ى العباسى: ۲۱، ۲۹، ۲۷، ۳۰۷، ۳۰۷، ۳۰۰ مارون \_\_\_\_ أخو موسى الرسول: ۲۳، ۳۳۰ مارون من خماروية: ۱۰۰، ۱۰۳، ۱۰۳، ۱۰۳، ۲۵۲ مارون بن سعد العجل \_\_\_ أحد الزيدية: ۲۵ آيوهاشم بن محدين الحتفية: ۸۱، ۲۷۲، ۲۸۷، ۲۸۷، ۲۸۲ هولاكو القائد المغول : ۲۷، ۲۷۷، ۲۸۲، ۲۹۲

#### (3)

یمی بن ادریس بن عمرین ادریس: ۱۹۵ ، ۱۹۵ مهر ۱۹۳

یحیی بن زید بن علی زین العابدین : ۱۹ ، ۱۹ ، ۱۹ محمی بن عبد الله العلوی ـــــ آخو محمد النفس الوکیة : ۲۷ ، ۲۷ ، ۳۰۹

یمی بن المهدی ... علی قداح الطالقان کا. یذکر بعض: ۱۱۰، ۱۱۰

أبو يزيد عجله بن كيداد ..... الخارجي بالغرب. ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠

الیسع ین مدرار ــــ أمسیر سلجماسة : ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۲ ، ۱۲۸ ، ۱۲۱ ، ۱۲۸ ،

AY! + AA! > PA! + F!7 + Y!7

أبر يعقوب ..... أحد عبيد سعيد الخير : ٣٣٠ يعقوب بن إسحاق ..... قائد الحملة البحرية التي.

أرساماً المهدى : ٢٠٠٧ أبو يعقوب إسحاق من أحمد : أنظر السجزى المهدى المنتظسر : انظر عبيد الله المهدى المنتظسر : ٤٣ ، ٥٥ ، ٥٥ ، ٥٠ ، ٧٧، ٩٧، ٩٤ ، ٩٤ ، ٥٠ ، ٧٠ ، ٧٠٠ ، ٩٤ ، أبو مهزول بن ذكرويه صاحب الشامة ، ٩٨ ، ٠١٠ ، ١٠٥ ، ١٢٩ ، ١٢٩ ، ١٠٥ ، ٣٣٠ ، ٨٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٩٧٠ ، ٩٣٠ ، ١٩٧ ، ١٩٩ ، ١٩٩ ، ١٩٩ ، ١٩٩ ،

۲۰۳ ، ۱۹۹ ، ۱۹۸ مع مع مرسى القطان \_\_\_ حضر مناظرة أبي عبان مع أب مع أبي العباس الداعي : ۳۲۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۲۸۹ ، ۲۸۹ ، ۲۸۹ ، ۲۸۹ ، ۲۸۹ ، ۲۸۹ ، ۲۸۹ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ، ۱۷۵ ،

۱۷۲ \* ۱۷۷ ، ۱۸۰ ، ۲۱۹ المؤید فی الدین هبة الله الشیرازی الداعی: ۱۵۳ میسور الداعی : ۲۰۳

#### ( U)

ثوار بن المستنصر الفاطمی : ۷۹ ، ۱۳۶ ، ۲۷۳ ، ۲۹۲ ، ۲۷۷ ، ۲۹۲

النسفى الداعى : ١٨٦ ، ٢٤٤ ، ٢٤٨ ، ٢٤٩ ، ٢٤٩ ،

أبو يعقوب بن أبي سعيد الجنابي القرمطي : ٣١٦ يوسف عليه السلام :٣٢٦ ، ٣٢٩ ، ٣٤٤ ، ٣٠٨ ،

#### النساء

ام حبيب ـــ زوجة القائم بأس الله: ٢٦٩ أم أبي الحسين ـــ ابنة فيروز الداعي : ٣٣١ خرما زوجة مزدك : ٣٧ ، ٢٥٠ عاطمة بنت رسول الله: ٣٧ ، ٢٩ ، ٥٠ ، ٧٠ ٧٨ ، ٧٨ ، ١٩١ ، ١٤٢ ، ٤٤ ، ١٤٥ ، ١٤٥ ، ١٤٩ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ٢٩٢ ، ١٣٠ عاطمة بنت أبي مسلم الخراساني : ٣٣ ، ٢٩٥ ، ٢٠٠ المهم

## ٧ \_ الأماكن (١)

الأحساء : ۲۲۳ ، ۲۲۳ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ،

اً لموت \_\_\_\_ الله الله جنوبي بحر التروين : ٧٩ الاندلس : ١٧٠ ، ١٨٨ ، ١٩٢ ، ١٩٣ ، ١٩٥٠ - ١٩٩ ، ٢٠٠ ، ٢٠٥ ، ٢٠٥ ، ٢٥٥

#### (ب)

ياجة ـــ مدينة بالمغرب : ٢٠٠ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ١١١ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ١١١ ، ١١٠ ، ١١١ ، ١١١ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ٢١٠ ، ٢١٠ ، ٢١٠ ، ٢١٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ،

یحاری : ۲۶۸ پدخشان ــــ موکز ناصرخسروداعیة المستنصر: ۲۰۰

البقيع ـــــ موضع قرب المدينة ؛ ٣٠ ، ٣٣٢ بلخ ــــ من أعمال خراسان : ٦٨ (ت)

رك) تاهرت ــــ مدينة بالمغرب الأوسط : ١٩ بـ ١٩٤٠١٨٩ ، ١٩٢١ ، ١٩٤١ ، ١٩٤١

> ٣٠٣ • 194 197 ٢٣٤ : 3012

توزر \_\_\_ مدينة بكورة قسطيلية أنتوانس : ١٣٦

رحبة مالك بن طوق : ٢٢٩ توفس: ۱۳۲ ، ۱۳۷ ، ۱۷۰ ، ۱۸۸ ، ۱۹۸ ، 77. . 7.7 . 7.0 الرصافة ــــ مدينة غربي الرقة : ٢٠٤ رمنوی ــــ جبل بالحجاز : ۲۳ (E) الجريد \_\_\_ بافريقية : ١٧١ رقادة ـــــ مدينة بافريقية : ١٢٥ ، ١٢٥ ، ١٤٧٠ الحزائر: ۲۷،،۳۷ 44. 4 404 4 4. 4. 4. 4. 4. 4. 144. 174 جناً بة .... من موانيء الخليج الفارسي : ٢١٩ 4.1 جيمون : ٢٤٨ الرقة : ١٠٤ ، ٢٣٠ المحيزة : ۱۸۲ ، ۱۷۱ ، ۱۸۱ الرملة : ۱۰۲ ، ۱۰۳ ، ۱۰۷ ، ۱۰۹ ، ۱۰۹ ، ۱۰۹ 177 · 177 · 177 · 177 · 177 · 177 (r)المجاز: ٢٦ ، ٢٧ ، ٨٨ ، ٨١ ، ٢٧ ، ٢١ ، 710 + 704 + 777 + 1A7 + 144 الرى: ٢٨، ٤٢، ١٤، ١٢١، ١٢١، ١٥١، حماء ... من مدن الشام : ٩٩ TAL + VAL + 484 + 1AV + 1AT حص : ۲۰۲ ، ۵۰ ، ۱۰۵ ، ۲۰۱ ، ۱۰۷ ، 147 ' 144 ' 11V الزاب \_\_\_ بالمغرب : ٢٠٩ المحسيرة: ٣٣ وويلة ــــ مدينة بتاها المهدى قرب المهدية : ٣٠٩ (س) الحابور: ٢٧٩ ساباطه أبي نوح .... من قرى الأهراز : ٦٨ خراسان : ۱۹ ، ۵۶ ، ۲۶ ، ۸۲ ، ۹۲ ، ۲۷ 14. 4. : lola . 107 . 150 . 170 . 175 . 17F . VA سبته ـــــ من موانىء المغرب الأقصى : ٣٠٣ سجلاسة \_\_ من مسدن المغرب : ١٨٠ ، ١٥ ، YV1 . 40 . 429 . 784 . 488 . 141 . 14. . 114 . 11X . 1.4 . 18. . 144 . 14V . 147 . 140 خوارزم : ۲۰ ، ۳۰ 1 176 4 177 4 177 4 188 4 187 4 181 خوزستان : ۲۶، ۹۶ \*YTT\*19V \* 19T \* 184 \* 188 \* 178 ( ) **\*\*\*\*** \* **\*\*\*** \* **\*\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* **\*\*** \* دجلة : ٢٢٨ سردانية ــــ أنتصر الفاطميرن على الروم بالقرب دمشق : ۲۹ ، ۸۲ ، ۱۰۲ ، ۱۰۶ ، ۱۰۹ ، ۱۰۹ منها : ۲۰۲ 101 + 144 + 148 + 144 + 144 + 144 سطيف \_\_\_ من مدن كتامة ، ٢٣٣ TT. . Y.0 درماوند \_\_\_ جبل قریب من الری : ۳۸ سفاقس .... ميناء بتونس : ٢٠٠ سلا ــــ مدينة بالمغرب الأقمى : ١٩٥ الديلم .... فر إليها يحيى بن عبد الله: ٢٧ ، YET 4 YET . 19 . EV . 40 . ET . ET . YE : The (2) . V. . TA . TV . TT . TT . 6V . 00

الرحبة : ٢٧٩ ، ٢٣٠

YET . YEO . YEE . T.E . JAY طرمين ــــ ثفر بصقلية ٢٠٠٠ ۸۰۲ ، ۲۰۱ ، ۱۱۱ ، ۱۲۲ ، ۲۰۸ طيرية .... مدينة بالشام: ١٢٨ ، ١٢٨ ، ١٢٨ ء ١٢٨ 111 ) 111 ) 111 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ( 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) 171 ) طرابلس الشام: ١٢٦ طرايلس الغرب : ١٣٦، ١٣٣، ١٣٤، ١٣٥، طوروس .... بآسيا الصغرى : ٣٢١ TT . . TIA . T. . . T. . T. . طنجة ــــ ميناء بالمفرب الأقصى : ٢٠٣ سنجار ـــ مدينة بنواحي الموصل : ٢٣٠ الساوة ـــ بادية بشبه الجزيرة : ٥٠، ،٠٠ ، (ع) عدن لاعة بالين: ٧٧ سملا ــــ موضع قرب الری : ۳۸ العراق: ۲۹، ۲۸، ۲۷، ۲۵، ۵، ۲۸، ۲۹ = . 187 . 17X . 1.V . 99 . 98 . VI اسوسة ... من مدن تونس: ۲۰۱ · 194 · 101 · 104 · 107 · 101 · 107 ( m) . 408 . 444 . 441 . 44. . 444 الشام: ٤٧ ، ٥٩ ، ٩٩ ، ١٠٠ ، ١٠١ ، ٢٠١ ، \* T'A \* T'T . TYA \* TYY \* TY! . 1.V . 1.7 . 1.0 . 1.2 . 1.7 . 108 . 144 . 14. . 114 . 1.d · 1AY · 1VF · 1VF · 1TF · 1#T 17. 4 7A 4 AV · 40. • 440 • 4.0 • 141 • 148 عمان: ۱۱۲ ، ۲۲۲ ، ۲۶۱ 710 . T.V . T.7 . TVY . TOE (è) شیراز: ۳۱۲ الغور : ١٢٣ ( •• ) ( ف) الصقا ــــ موضع قرب مكه : ٢٩٩ فارس: ۵۶، ۲۹، ۷۷، ۸۷، ۳۶، ۱۱۰ صقلية : ١٨٨ ، ١٨٩ ، ١٩٠ ، ١٩١ ، ١٩٨ ، · 174 · 174 · 177 · 177 · 111 77A : 7 . 4 . 7 . 7 . 7 . 1 . 7 . . " YEY \* 1A% . 1A4 . 1V1 . 10% . 10% صنعا. : ۲۲ ، ۱۱۲ ، ۲۳ ، ۲۲۲ م + Yo+ + YEA + YET + YEB + YET (h) 4 T.T . TAO . TVV . TV1 . TOE الطاحونة ـــــ موضع بطرأ بلس الغرب : ١٣٤ T-X + T-7 الطالقان عراسان: ۲۶ ، ۲۸ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۹۸ ، مِج الآخيار ـــــ موضع بجبل إيكحان بافريقية : · 71 · 474 · 7 · 6 · 187 · 197 - طبیرستان نه ۶۹ ، ۲ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۷۰ ، ائخ : ۲۱ ، ۲۰۷ ، ۲۰ ، و۳۰

القرات ۲۲۷ ( ) فرغانة ـــــ فر إليها محمد بن إسماعيل: ٣٨ - ١٨٢ مازندراں ــــ وهي طبرستان : ٢٤ فاسطين : وع ، ١٠٧ ، ١٩٩ ، ١١٥ مالقة ــــ من ثغور الأندلس ب ١٩٣٠ عد أباد \_\_ سملا سابقا : ٢٨ (5) المحمدية ــــ مدينة بالمغمرب الأوسط : ٢٠٤ ، قابس ـــــ مدينة بترفس : ٢٠٩ ، ٢١٩ Y . 9 . Y . A القادسة : ۲۲۹ ، ۲۲۹ المدينة المنورة: ٧٠ ، ٣٧ ، ٩٩ ، ١٧٣ ، القاهرة: ٤٠ ، ١٤٧ ، ٢٦٧ ، ٢٦٢ 445 , 444 درطية : ١٩٨ ع٢٥ مراکش: ۱۷۰، ۱۹۵ قرتیسیا ۔۔۔ بلد علی نہر الحاور : ۲۲۹ مرو الروذ مخراسان : ۲۸ ، ۱۲۳ النسطنطينية : عوم مسور به جبل بأعمال صنعاء ، ٧٣ تسطنطينة : .....مدينة إلى الشيال من رقادة : ٢٠٨ المعيلة \_\_\_ مدينة بالمغرب الأوسط: ٢٠٨، ٢٠٩، الفطائع : مدينة ان طولون : ٦٩ ، ١٢٩ مشتول: ۱۷۳ القطيف : ١٠٠ ، ١١٦ ، ٢٢١ ، ٢٢٠ ، مصر: ۲۱ ، ۲۷ ، ۷۷ ، ۲۸ ، ۲۲ ، ۲۱ ، ۱۱۳ ، 4.4 . 4VY . 4VI 141 , 14- , 144 , 110 , 118 نفصة ــــ مدينة باقريقية : ٣٠٩ \* 144 . 146 . 140 . 148 . 144 قلورية بايطاليا بدمه ، ٢٠٢ \* 107 ' 108 ' 184 : 180 ' 189 : قوهمىتان \_\_\_ مركز لفشاط عبسد الله القداح : · (Va · 1VE · 1VT · 1VT · 1V1 14. 478 · 184 · 181 · 180 · 187 · 187 القبيروان. ١٢٥ ، ١٣١ ، ١٤٠ ، ١٤٧ ، ١٧١ ، 7 1 1 3 1 - OAL . TAL . YAL . · TT9 : TTV : T-9 : T-0 : T-2 · +17 · Y.E · Y.W · 141 · 184 . T.E : T.T . TTA . TTE . YOV · +++ · ++ · · ++ · · +11 \*\*\* · YVA . YTA . YOE . YEY . YTY (4) · 441 · 417 · 410 · 4.4 · 4.4 كستامة \_\_\_ قبيلة مغربية : ١٨٨ ، ١٨٨ ، ١٣٦ ، 444 · 444 المعرب : ۱۱۳ ، ۱۱۶ ، ۱۱۹ ، ۱۱۲ ، ۱۱۷ ، 431 · PA1 · PA1 · OP1 · FFY · · 144 · 144 · 148 · 14- · 114 777 · 779 · 797 · 777 = 17. . 107 (180 (140 ) 144 الكرخ \_\_\_ قرب بغداد: ٢٠٦ 171 \* 171 \* 171 \* 171 \* 171 \* 171 كلبريا ـــــ شبه جزيرة جنون إيطالبا : ١٨٩ 4 194 (198) 197 (196) 198 (188) كلواذا ــ ترب بغداد : ۲۹ ، ۱۱۰ · 411 41 · · 44 · 4 · 1 · 4 · · 199 الكولة: ٥٠، ٧٥ ، ٣٤ ، ٣٩ ، ٧٠ ، ٧٧ ، · Y74 · Y72 · Y14 · Y14 · Y17 · 1 · 7 · 44 · 44 · 47 · VA · VV . 41 . 4.4 . 4.7 . 440 . 445 . 441 . YAV . TV1 . YYA . YYA . 104 114 . 444 . 444 . 410 . 411 4-4 444

ب الحكامات التي تدل على
 ب حوادث تاريخية هامة
 ب الأبو مسلية \_ أتباع أبي مسلم الحراساني :
 ب ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، ٢٧٠ ، ٢٧٠ ، ٢٧٢ ، ٢٧٢ ، ٢٧٢ ، ٢٧٢ ، ٢٧٢ ، ٢٠٠ ، ٢٧٢ ، ٣٠٠ ، ٢٧٢ ، ٣٠٠ ، ٢٧٢ ، ٣٠٠ ، ٢٧٢ ، ٣٠٠ ، ٢٧٢ ، ٣٠٠ ، ٢٧٢ ، ٣٠٠ ، ٢٧٢ ، ٣٠٠ ، ٢٧٢ ، ٣٠٠ ، ٢٢٢ ، ٣٠٠ . ٣٠٠ ، ٢٢٢ ، ٣٠٠ .

الاثنا عشرية : ٢٧ ، ٩٩ ، ٣٠، ٢٣٠٣;، ٥٥ ،
٢٦ ، ٤٧ ، ٨٤ ، ٩٤ ، ٢٥ ، ٣٥٠١٧،
٣٤١، ٤٤١، ٥٤١ ، ٢٥١ ، ٣٥١ ، ٤٥١،
٥٥١، - ٢٨٠ ٥٢٠ ٧٨٢، ٨٨٢، ٩٣٠ ، ٩٠٠
الاخشيديون ، ١٨٥

الأخشيد ، ۱۸۱ ، ۱۸۲ ، ۱۸۳ ، ۱۸۶ ، ۱۸۵ ، ۱۸۵ ما ۱۲۳ ما ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۲۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۵ ، ۱۸۵ ، ۱۸۵ ، ۱۸۵ ، ۱۸۵ ، ۱۸۳ ، ۱۸۹ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳

الم : ۱۹۷ ، ۱۹۲ ، ۱۹۵ ، قد مرد الم ، ۲۱۸ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۰۲ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰

( i )

i کور \_\_\_\_ مدینة یا لمغرب الأقصی : ۱۹۲، ۱۹۳ مهور

آماوند : ۲۲ ، ۳۶ ، ۳۶ ، ۳۳۳

تیما بر ر : ۳۸ ، ۶۰ ، ۳۶ ، ۳۳۳

همد : ۲۸ ، ۳۷ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۰۰۰

هجر: ۱۷۵، ۲۲۷، ۲۲۶، ۲۲۷، ۲۲۰ هراة ـــــ من أعمال خراسان: ۱۲۳ الهند: ۲۷۸، ۲۱۱، ۲۰۶، ۲۲۱ ( و )

> ( مى ) يثرب : أنظر المدينة

· 148 · 14 · 144 · 144 · 110 · 115 1184 1 18A 1 18V 1 187 1 188 1 14A (100 ( 102 ( 104 ( 104 ( 101 (10. 177 171 177 109 10A 10N 171 171 171 177 177 177 178 178 · +++ · +++ · ++. · ++0 · ++E . YEY . YEI . YE. . YWA . YWT · YEA · YEV · YET · YEO · YEE 4 TV7 . TV0 . TTV . TTF . T0. 'YAO' YAE ' YAY YAI ' YA. ' YVA \* YAY " YAI " YA. " YAA " YAA 4.7 . 4.0 . 4.5 . 44V . 440 . · 414 . 411 . 41. . 4.4 . 4.4 · 44. . 414 . 414 . 410 . 410 . 415 . 414 444 , 444 : الاحماعيلية تساهم في النشاط العلى في عهسد المأمورين : 3٤ الاسماعيلية تفضل عمد بن اسماعيل على أبيه: ١٩٩ الاسماعيلية الذين يؤيدون صحة نسب عبيد الله : 104 --- 189 الأغاخانية \_\_\_ أتباع أغا خان ؛ ٣٧١ الأغالبة ، ٨٨، ١١٧ ، ١١٧ ، ١١٨ ، ١١٨ 1147 . 144 . 144 . (140 . 14-< 191 · 189 · 188 · 18- · 189 · 188 < 475 < 477 < 477 < 199 < 194 < 194 . 411 . 4.4 . 4.4 . 4.4 . 4.4 417 . 410 الأفطمية ـــــ اعتقدوا بامامة عبد الله بن جعفر المعروف بالأفطح : ٣٥ ، ٣٩ الافلاطونية : ٥٠، ٣٠ 1 Kalot: 11 . 17 . 17 . 17 . 17 . 17 1 11 . 44 . 47 . 47 . 47 . 40 . 45

• 44 • 41 • 4 • 44 • AA • AE • AY

. 174 x 14. . 117 . 118 . 117 . 48

104 : 104 : 129 : 140

إمامة أحمد بن عبد الله : ٤٣ ــــ ٥٥ إمامة الحسين بن احمد دع \_\_\_ ٧٤ إمامة عبد الله الرضى : .ع ــــ ٣٠ إمامة عمد بن إسماعيل : ٢٦ \_\_\_ ع أيمه الاسماعيلية عن ، بعن الماعلة الما الأئمة المستوردون يتخذون سلية مركزا لدعوتهم : ٤٧ الأمويون: ١٧ ، ١٨ ، ١٩ ، ٢٠ ، ٢١ ، ٢٧ ، 4141 4 1AA 41V+ 4 174 4 TV 4 TE · Y-W . 199 . 198 . 198 . 194 . W.V . W.7 . TA. . TOE . T.0 41. . 4.4 الانجيل: ٢٩٧ ، ٢٩٤ (ب) الباَیکیة ــــ أتباع بایك الحرمی : ۲۳ البريد :۱۱۳ ، ۱۳۲ ، ۱۳۵ ، ۱۷۱ ، ۱۹۱، ۲۰۳۰ 411 . 4.4 . L.1 يتو رستم : ۱۸۹ بنر عبد المطلب : ١٨٩ يتو مدرار \_\_\_ ملوك سجلماسة : ١٨٩ الم أنية ــــ فرقة تقول بصحة الأديان جميمها: عهم الهرة؛ جماعة من أنصار المستعلى القاطمي؛ ٧٩، ٧٩، البورانية سنست فرقة إسماعيلية من أتباع البوراني . البريميون: ٨٦ ، ١٨٤ البيانية ــــ أتباع بيان بن سمان : ٢٣ البيز نطيرن : ٢٣١ ( 🗂 ) التوراة: ۲۹۳ ، ۱۹۶ (ث)

التنوبة ...... أصحاب نظرية إله الحسير والشر :

(c)

الحمدية: ۲۹، ۲۹، ۳۵، ۵۰، ۵۰، ۵۰ الجنابية ـــــ أتباع أبي سعيد الجنابي: ۹۳ (ح)

الحجة ـ وظيفة تقليدية في بيت ميمون القداح: ٧٧ الحصينيون ـــــ أثباع الحسين بن على: ١٩، ٣٠ الحسين بن على: ٢٩، ٣٠

الحنفية : \_\_\_ أتباع محمد بن الحنفية : ١٩، ٢٠، ٢٠.
٣٠٨ ، ٢٩ ، ٢٩ ، ٢٩ ، ٢٩ ، ٣٠٨ ، ٢٩ ، ١٨٤ الحواشب \_\_\_ أتباع ابن حوشب : ٩٢ ، ١٨٤ ، ٢٨ )

الحرمية .... أتباع بأبك الخرى: ٤٤، ٢٩٥ المخطابة .... أتباع محمد بن زيفب الأجدع .
المعروف بأبرالخطاب: ٢٤، ٢٥، ٣٣،

الخرارج: ۱۳۰۰، ۲۰۶، ۲۰۰۹، ۲۷۲، ۲۷۲

الداودية \_\_\_ أتباع داود بن عجبشاه : ٢٧٨ الدرزية \_\_\_ جماعة تعتسبر القداح أساس الآئمة الاسماعيلية : ٥٣ ، ٢٣ ، ٨١ ، ٣٨ ، ٨٨ ، ٨٨ ، ٢٨ ، ٢٨٠ ، ٢٨٠ ، ٢٨٠ ، ٢٨٠ ، ٢٩٢ ، ٢٧٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٣ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٣ .

الدعوة الاسماعيلية ف بلاد الأنداس : ١٥٥-٥٥٦ الديالة : ١٤٨ ، ٢١٤

( )

الرافضة .... الذين يرفضون طاعة زيد : ١٩ الروم : ١٩٤ ، ١٩٩ ، ٢٠٣ ، ٢٠٦ ، ٢١٧ ،

(3)

الزراد شقیه ــــــ أتباع زرادشت : ۲۹۳ ، ۲۹۳ زناته : قبیلة مغربیة : ۱۹۰ ، ۱۹۳

الوفادقة: ٢٠، ٢٢، ٣٧، ١٦١، ٥٠، ٥٥، ٥٥، ١٦٠ الوفادقة : ٢١، ١٦١، ١٦٩ المستعن : ٢٦٠ الوفادية \_\_ من أنصار الساسيين : ٢١٣ الوفيدية \_\_ أتباع ذيد بن على ١٩، ١٩، ٢٠، ٢٥٠، ٢٥٠ الوفيدية \_\_ أتباع ذيد بن على ١٩، ١٩، ٢٠٠، ٢٥٠ المستعن ٢٠٠، ٢٤٠ المستعن ٢٠٠، ٢٤٠ المستعن ٢٠٠، ٢٤٠ المستعن ٢٠٠، ٢٤٠ المستعن ٢٠٠، ٢٠٠ المستعن ٢٠٠، ٢٤٠ المستعن ٢٠٠، ٢٤٠ المستعن ١٩٠١ المستعن ١٩

( 00)

السامانية \_\_\_ أنصار تصربن أحدالساماني: ٣٩٣ الساماني: ٣٤٠ السبقية \_\_\_ أنباع عبد الله بن سبأ: ٣٢ ، ٢٤ ، ٢٤ ، ٣٠٢

السنيون الذين يؤيدون صحب تنسب القاطميين : ١٤٤ ---- ١٤٩

(ش)

(س)

الصابئة: ۲۹۲ السقالية: ۲۹۹، ۲۲۹

الصليحيون بالبن : ٧٣

صنهاجة ـــ قبيلة مغربية : ١٩٧ ، ١٩٧

(L)

الطولو بيون : ٥٩ ، ٢٠ ، ١٠٠ ، ١٠٩ ، ١٠٩ ، 1140 . 144 . 144. 144 . 144 . 114 4.7 . LAL . 16E

الطبيبة \_\_ أتباع الامام الطبب بن الآسر: ٢٩٢ (ع)

المياسيون ٢٠ ، ٢١ ، ٢٢ ، ٢٤ ، ٢٢ ، ٢٧ ، · 44 · 44 · 40 · 45 · 44 · 41 · 44 · £0 · £ £ · £ 4 · £ 4 · £ 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · 4 · . 04 . 04 . 04 . 05 . 00 . EA . EL · 94 · 77 · 70 · 71 · 79 · 74 · 70 - 1+1 +1++ + 99 + 98 + 9V + 92 · 177 · 170 · 177 · 1.V · 1.0 · 1.4 · 144 · 144 · 141 · 144 · 144 · 144 · 127 · 149 · 144 · 144 · 147 .141 . 14. . 174 . 177 . 177 . 10. 1111 114 110 112 117 117 719 . LIV . LIV . LIV . LIV . L.O . 751 . LLA . LLA . LLA . LLA . LLA . LT. . YAV . YA . . YVA . YVO . TTY . TT. . 4.4 . 4.7 . 4.0 . 447 . 44.

العلويون : ١٧ ، ١٨ ، ١٩ ، ٢٠ ، ٢١ ، ٢٢ ، ٣٢ 70 . 74 . 04 . 01 . 40 . 47 . 70 . 72 154. 114. 104 . 108 . 40 . VV 177 . 171 . 107 . 101 . 157 . 150 YV0 ' YTY ' 1V+ ' 17A ' 17V ' 170 414 . 410 . 4.4 . 4.0 . 4.5 . LY. العميرية ـــــ أتباع عمير بن بيال العجلي : ٢٤

الماهباسيون يفتسكون بألناء عسد الله وإخوته بنهاوند

والری و نیسابور : ۳۶

(غ) الغياثية أتباع غياث الداعي: ١٢٢

الفاطميون : ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۵۱، ۷۶، . 11: . 11. . 1-1 . AV . AT EAY (188, 140, 148, 110, 1 8, 1/4 177: 107: 104: 100: 121: · 174 · 177 · 177 · 170 · 178 · 108 · 108 · 101 · 10 · 100 · \AY ' \A. ' \V9 ' \VV ' \V0 • 144 • 144 • 14V • 14<sup>1</sup> • 140 . 199 . 194 . 90 . 94 . 197 · 7.8 . 7.4 . 7.7 . 7.1 . 7.. \* TIN . TIV . TIO . TII . T .. 4 1V1 + 17A + 17V + 18E + 181 

( • )

الِهَا طميوں : أتباع فاطمة بنت أبي مسلم : ٣٣ الفرس: ۲۳ ، ۲۲۳ ، ۱۲۴ ، ۲۳۹ ، ۲۳۹

( ق )

القداحيسة ــــ نسبة إلى ميمون القداح : ٧٩ ،

القرامطة . ۲۳، ۲، ۲۰ ۵، ۴۸، ۲۱، . 4V . 40 . 48 . 47 . 47 . AV . AT 4.4 . 4.4 . 4.4 . 4.4 . 3.4 . 4.4 . · 114 · 110 · 1 & · 111 · 11. 371 . 071 . 811 . 471 . 471 . 471 0 / ' TA 3.7 ' A.7 ' \/o 117 + 717 + 717 + 317 + 017 + 177 \* Y 7 . A/Y . . Y A . Y . Y . T. \* Y . . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . 47. . 78. . 719 . 77V . 7#1

المعترية : ٥٧ ، ١٥٣ ، ٢٨٥ المعترية : ٧٧ . المعترية ـــ أتباع المفيرة بن سعيد العجلى : ٧٧ . الموسوية ـــ أتباع موسى الكاظم ٣٠ ٣٠ ، ٣١ ، ١٥٣ ، ١٥٣ ، ١٥٣ ، ١٥٣ ، ١٥٣ ، ١٥٣ . ١٥٣ الميمونية ــ تــ تــ إلى ميمون القداح : ٤٩

(ن)

النبطيون: ٣١٤ النبطيون المستنصر المناسبة المناسبة الاسماعيلية \_\_\_ أنباع نزار بن المستنصر ٧٩٠ ، ١٥٤ ، ١٥٥ ، ٢٧٧ ، ٢٩٤ النصارى ، ٢٩٤

النصيرية : ۲۷ ، ۱۰۵ ، ۳۰۲ ( م )

ینو هاشسم : ۲۱، ۲۲، ۶۲، ۶۳، ۹۳، ۱۰۷، ۱۳۲۱ ۳۲۳، ۳۲۳

هوارة ــــ قبيلة مغربية : ٢٠٩

( )

البود : ۲۹۲ ، ۲۹۲ ، ۲۹۲

(4)

(()

الما نوية أتباع مانى : ٢٤٣ ، ٢٩٢ المهم المباركية سـ أتباع المبارك : ٣٣٠ ، ٥٠ ، ٤٣ المبارك : ٣٣٠ ، ٢٩٣ ، ٣١٣ . ٢٩٣ ، ١٩٤ ، ٣١٣ المبوسية : ٢١٠ ، ٣٢٠ ، ١٦٤ المبارك يسم المبارك يسم المبارك المب